
 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

66

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. Скворцов 

САМОСТЬ (SELF) КАК ПРОБЛЕМА  
ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 

 
Гуманитарное знание в широком смысле этого слова – это 

знание о человеке. Исторически, однако, гуманитарное знание пре-
вращается в определение состояния и качеств, делающих челове-
ка субъектом цивилизационной эволюции, постигающим основа-
ния выбора своих практических действий и образа своей жизни. 
Так человек оказывается перед проблемой самости (self), истины 
самоопределения. 

В этом контексте гуманитарное знание приобретает про-
блемный характер: соответствуют или не соответствуют качества 
личности требованиям социума, обеспечивая гармонию цивилиза-
ционной эволюции или препятствуя ей? Могут ли из такого несо-
ответствия возникать цивилизационные коллизии? И как может 
гуманитарное знание влиять на ход цивилизационной эволюции? 
Очевидна «многослойность» и «многоступенчатость» этих про-
блем. Но подход к их решению может быть адекватным лишь в 
том случае, если мы поняли природу того «исходного материала», 
с которым мы имеем дело. Этот «исходный материал» – человек 
как личность, т.е. обладающий самосознанием субъект, способный 
к принятию решений и выбору действий. Что в этом смысле со-
ставляет сущность личности и существует ли такая сущность или 
это иллюзия, простая видимость? В контексте этих вопросов чело-
век оказывается загадкой для самого себя. Что делает человека 
личностью? И что такое человек как личность – определенное 
свойство тела, которое принадлежит данному конкретному инди-
виду, или это особая субстанция, которая обладает самостоятель-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

67

ностью и независимостью от тела? Проблема самости (self) – это 
проблема познания человеком самого себя, поставленная как цен-
тральная уже в античной философии. Если самости не существует, 
то человек оказывается моментом естественного процесса, позна-
ние законов которого оказывается и познанием его судьбы. Судьба 
определяет характер событий, то, что случается с человеком. Если 
человек сформировал себя как субъекта, то он сам начинает опре-
делять то, что с ним случается. В естественный процесс жизни 
«вклинивается» он сам, влияя на свою судьбу. Значит, он должен 
знать, что правильно, а что неправильно в его действиях для опре-
деления собственной судьбы. 

Это – знание истины для себя, своей самости. Какое же оно, 
это знание? 

 
 

Что такое самость (self)? 
 
Ответить на вопрос, что такое самость (self) человека, значит 

прояснить механизм формирования того внутреннего исходного 
пункта, который влияет на направленность его образа жизни и 
принимаемых решений. Иными словами, возникает реальная воз-
можность предугадать, как будет вести себя человек в тех или 
иных ситуациях. 

Очевидно, что это – одна из ключевых проблем развитых 
цивилизаций. Устойчивость цивилизаций зависит от синхрониза-
ции массового поведения, в основе которой лежит общность пред-
ставления о смысловых основаниях жизни. 

С этой точки зрения самость человека возникала как результат 
«вхождения» в его внутреннюю сущность общего константного зна-
ния своей жизненной функции как истины своего бытия. Человек 
становится носителем внутренней сущности, которую он знает как 
исходный мотив поведения, как идеальную детерминанту, которая 
может «корректировать» влияние материальных воздействий. Иде-
альная детерминанта может обладать такой силой влияния, кото-
рая обусловливает способность индивида на самопожертвование.  
В этом случае идеальная детерминанта воспринимается как сакраль-
ная, безусловная абсолютная истина. Ее следует признать как реаль-
ность, которая дана человеку. Индивид признает эту реальность, от-
талкиваясь от авторитета, от того или иного сакрального 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

68

свидетельства. Индивид принимает несамостоятельность своих ког-
нитивных способностей и следует вере как полному доверию знанию, 
заключенному в сакральном источнике – устном или письменном. 

Если источником истинного знания полагается способность 
разума, которой обладает сам индивид, то его самость формируется 
как расшифровка собственной реальности, а значит, отталкиваясь 
от эмпирической основы или от истины принципа. 

Уже на ранних стадиях цивилизационной эволюции возника-
ют обстоятельные философские размышления вокруг этих проблем. 
И, как показывает опыт, они не утрачивают своей актуальности и 
сегодня. Это форма постоянного внутреннего диалога – утвержде-
ния оснований и их когнитивного отрицания. 

Реальность диалога – это основание признания автономно-
сти самости (self). Вместе с тем это и проблема ее «природы». Ав-
тономность означает реальность. Но что это за реальность, как 
следует истолковать ее «природу»? Эта проблема и сегодня рас-
сматривается в ходе воспроизведения тех дискуссий, которые воз-
никли вокруг текстов Ньяя-сутры. 

Монима Чадха (Школа философских исторических и меж-
дународных исследований факультета искусств Университета 
МОНЭШ, Австралия) в своей статье «Самость в ранней Ньяя: Ис-
ходное умозаключение»1 осуществляет концептуальное воспроиз-
ведение рождения исходного противостояния представлений о са-
мости как сохраняющемся агенте сознания, с одной стороны, и 
проявления действия субстанции, требующей онтологического 
истолкования, – с другой. 

Он отмечает тот факт, что в силу афористичности Ньяя-сутры 
она допускает различные интерпретации. Единственно верной ин-
терпретации не существует и, видимо, существовать на этой почве 
не может. В итоге возникают три версии исходного принципа ар-
гументов – негативного исходного принципа, позитивного исходно-
го принципа и, наконец, элиминации исходного принципа вообще. 

Если отвергается реальность исходного принципа существо-
вания самости, то тогда она должна найти свое эмпирическое ос-
нование. И здесь, естественно, теоретический взор комментаторов 
обращается к реальности памяти как свидетельству существова-
                                          

1 См.: Chadga M. The self in Early Nyāya: A minimal conclusion // Asian phi-
losophy. – Abington, 2013. – Vol. 23, N. 1, Feb. – P. 24–42. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

69

ния продолжающейся самости1. Опора на память позволяет при-
нять исходное умозаключение, что самость – это унитарный, т.е. 
единый, и сохраняющийся сознательный агент. Монима Чадха 
склоняется к этой точке зрения, фиксируя вместе с тем и онтоло-
гическое заключение, согласно которому самость является суб-
станцией. Но это заключение может опереться только на автори-
тет таких сакральных текстов как Упанишады, где самость 
концептуально представлена как ātman, как нетелесная сущность. 

Если самость совпадает с нетелесной сущностью, то это зна-
чит, что она не может быть доступной перцепции, восприятию. Но 
простая ссылка на тексты кажется недостаточной свободному 
мышлению. Если и перцепция и авторитет текстов недостаточны, 
то остается вывод умозаключения. 

Соответственно Ньяя-сутра представляет центральный аргу-
мент в пользу существования самости2. Свидетельством реально-
сти самости являются желание, отвращение, усилие, удовольствие, 
боль. Это знаки, которые направлены на определенный объект как 
в начальной, так и в конечной стадии взаимодействия с ним. Но 
при этом взаимодействует все время один и тот же агент. И это – 
свидетельство существования самости. Таково умозаключение. 
Свидетельством реальности самости является и когниция, т.е. ха-
рактер познавательного процесса. Особенность этого свидетельст-
ва заключается в том, что его начальной фазой является сомнение, 
которое предшествует знанию. Завершающей фазой является зна-
ние как ответ на вопрос: «Что это такое?» Когниция в этой своей 
форме оказывается свидетельством реальности самости как един-
ственного агента, соединяющего начальную и конечную фазы 
процесса познания. Таким образом, философская мысль поставляет 
кажущийся убедительным довод в пользу реальности самости 
(self). Но поскольку философия не представляет убедительного 
описания констант самости как реальности, то она сама рождает 
опровержение, казалось бы, доказанной истины. Это опроверже-
ние возникает в представлениях буддистов, согласно которым ка-
жущийся единым и сохраняющимся агент (самость) в действи-
тельности является постоянно изменяющимся процессом, и в этом 

                                          
1 См.: Taber J.A. The Mīmāmsā theory of self Recognition // Philosophy East 

and West. – N.Y., 1990. – N 40. – P. 35–57. 
2 См.: Asian Philosophy. – Abington, 2013. – Vol. 23. – N 1, Feb. – P. 27. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

70

смысле составной частью общих естественных процессов, проис-
ходящих в окружающем мире. Значит, самость – это всего лишь 
иллюзия, которая исчезает под влиянием разумного анализа. 

Монима Чадха воспроизводит доводы, призванные рассеять 
скептицизм буддистов. И один из главных доводов – это Призна-
ние самим агентом своего сознательного постоянства. Это – 
специфический поворот в аргументации: сам агент постулирует 
свою константность, которая может признаваться в качестве ис-
тины, находящейся в оппозиции текучей реальности. 

В оппозиции взглядов на сущность самости обнаруживается 
странная реальность, перед которой пасует теоретическая мысль. 
Это – реальность, которая есть и которая не-есть. Как это вообще 
возможно? Невозможность этого представляется очевидной и по-
этому возникают убедительные, но противоположные по своему 
содержанию заключения. С одной стороны, реальность человека в 
течение его жизни претерпевает постоянные изменения – возраст- 
ные, физиологические, психологические – поэтому рассуждения о 
самости как константе представляются беспредметными. С другой 
стороны, если мы признаем реальность сознания человека, то че-
ловек может сформулировать и признать духовные константы, 
которым он готов следовать всю свою сознательную жизнь. 

Решение этой фундаментальной проблемы представляется 
возможным, если допускается существование двух субстанцио-
нальных реальностей – материальной и идеальной. Это разделение 
субстанций пронизывает историю философской мысли: Платон и 
Декарт, постулирующие мир идеальных субстанций, рождение 
концепций предустановленной гармонии и, наконец, кантовская 
формула трансцендентального единства апперцепции представля-
ется завершающим ответом на вопрос о реалии, формирующей 
самость. Но что такое трансцендентальное единство апперцепции? 
Это постулат? 

Характерно, что Монима Чадха считает необходимым обра-
титься к феномену эпизодической памяти как эмпирическому ос-
нованию рождения реальности самости. При этом он ссылается на 
исследования Е. Тулвинга1, который различает эпизодическую и 

                                          
1 См.: Tulving E. Elements of episodic memory. – Oxford, 1983; Tulving E. 

What is Episodic Memory? // Current directions in psychological science. – L., 1993. – 
N 2. – P. 67–70. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

71

семантическую память. Эпизодическая память носит автобиогра-
фический характер, касаясь событий и опытов прошлой жизни че-
ловека. Семантическая память состоит из абстрактных знаний о 
мире и собственной сущности человека. 

М. Чадха отмечает тот поразительный факт, что современные 
психологи, апеллируя к эпизодической памяти, используют те же ви-
ды примеров, которые использовали философы Древней Индии: «Я 
помню, что я ел вчера за ужином»; «на прошлой неделе я видел его 
гуляющим в парке» и т.д. В процессе восприятия собственного при-
сутствия в различных эпизодах формируется чувство единства. Как 
кажется, оно и становится предпосылкой метафизического исследо-
вания природы самости. Однако факты, в том числе и медицинская 
практика, показывают, что между эпизодической памятью и чувст-
вом самости не существует необходимой связи. Известны факты, 
когда пациенты, получившие травму головного мозга, сохраняли эпи-
зодическую память о происходивших с ними событиях, но воспри-
нимали их так, будто эти события происходили не с ними, а с кем-то 
другим. Вместе с тем способность самоописания эпизодической па-
мяти, казалось бы, свидетельствует об унитарности и сохранности 
сознательного агента, т.е. о реальности самости. Таким образом, 
реальность самости подтверждается либо протяженностью эпизо-
дической памяти, либо самоописанием внутреннего состояния соз-
нательного агента. Ганери, однако, видит в этом возможности воз-
никновения проблемы «циркулярности» в аргументации, поскольку 
восприятие в различных модальностях само по себе не может еще 
свидетельствовать о существовании субстанциальной самости1. 

Проблема субстанциональности самости исторически связы-
валась с проблемой освобождения человека, самой возможности 
такого освобождения. Ранние сторонники философии освобожде-
ния (moksa), считает Монима Чадха, придавали бытию самости 
характер независимой субстанции. Именно состояние независимой 
субстанции, независимой от тела или каких-либо качеств, и есть 
условие освобождения самости. Самость в свободном состоянии – 
это изначальное в принятии действительно самостоятельного ре-
шения, т.е. ключевой признак реальности субъекта. Ибо если нет 
самостоятельности, внутренней независимости, то нет и действи-
                                          

1 См.: Ganeri J. Cross-Modality and the self // Philosophy and phenomenologi-
cal research. – Buffalo, 2000. – N 61. – P. 639–658. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

72

тельной свободы. Если нет действительной свободы, то субъект 
всегда является следствием воздействий на него процессов изме-
нений – материальных или духовных. А это значит, что субъект – 
лишь момент в общемировом процессе. Выявление этого и обна-
жает иллюзорность самости (self). Человек может воспринимать 
себя в качестве свободного субъекта (самости), но в действитель-
ности он есть следствие процессов, происходящих вне его и поро-
ждающих его, и он превращается в момент общего потока, из ко-
торого выйти не в состоянии. 

Человеку кажется, что он обретает свободу посредством 
движения своего сознания. Но и здесь он скорее следствие, нежели 
первопричина. Он может считать, что движение его сознания – это 
сугубо личное, свободное движение. В действительности, однако, 
человек с момента своего рождения есть НЕЧТО неопределенное. 
Каким образом НЕЧТО проявляет свою определенность? 

Монима Чадха воспроизводит аргументы философов, кото-
рые базировались на фактах опыта, свидетельствовавшего о кон-
стантности самости. Самость константна, поскольку новорож-
денный младенец испытывает радость, страх и печаль, которые 
сопровождаются детскими улыбками и плачем. Младенец ищет 
материнскую грудь, значит, тело младенца имело память о своем 
прошлом. Самость зависит от тела, и не только данного тела, но и 
множества тел, в которые она входит и поселяется в течение 
своих многочисленных жизней1. 

Реальность самости очевидна для каждого человека, обла-
дающего самосознанием. Индивид знает свое отличие от других 
индивидов, знает абсолютную значимость для самого себя того 
выбора, который именно он делает и отвечает за него. Иными сло-
вами, человек возвышается над материальными процессами, 
влияющими на его тело, становясь господином тела. Реальность 
выбора, а значит, и действительность свободы, требуют признания 
НИЧТО как условия реальности исходного пункта свободы воли, а 
значит, и реальности самости. Реальность самости подтвержда-
ется в том случае, если человек способен принять абсолютно сво-
бодное решение. В повседневной жизни человек поступает под 
воздействием обстоятельств, т.е. противоположным образом; об-
ладает ли обычный человек самостью, т.е. способностью прини-
                                          

1 См.: Asian philosophy. – Abington, 2013. – Vol. 23. – N 1, Feb. – P. 38. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

73

мать абсолютно свободное решение? В попытках дать ответ на 
этот вопрос возникают странности в поведении человека. 

Эту ситуацию в краткой форме описывает Федор Михайлович 
Достоевский. Герой романа «Бесы» Кириллов приходит к выводу, 
что он достигает состояния подлинной свободы тогда, когда прини-
мает решение быть господином в определении судьбы собственной 
жизни: продолжаться этой жизни или не продолжаться. Это решение 
принимается независимо от внешних обстоятельств: внешних причин 
прекращения жизни не существует. Человек решает прекратить свою 
жизнь, чтобы доказать самому себе, что он находится в состоянии 
действительной свободы, а не является марионеткой процесса. 

Какова логика его рассуждения? Действительно свободным 
можно считать творца мироздания, т.е. Бога. Если Бог, как заявил 
Фридрих Ницше, умер, то человек может не считать себя простым 
следствием божественного творения. Он обретает возможность дости-
жения абсолютной независимости. «Если Бог есть, – говорит Кирил-
лов, – то вся воля его, и из воли его я не могу. Если нет, то вся воля 
моя, и я обязан заявить своеволие… Я обязан себя застрелить, потому 
что самый полный пункт моего своеволия – это убить себя самому»1. 

Это – парадоксальное следствие реализации абсолютного 
состояния свободы воли как подтверждения реальности самости. 
Означает ли это, что быть реально в состоянии самости (self) зна-
чит поместить себя в позицию вне тела и вне содержания созна-
ния, т.е. в позицию НИЧТО? 

Возникает парадоксальная теоретическая ситуация: призна-
ется, что реальность самости возникает в медиуме НИЧТО; но 
вместе с тем в медиуме НИЧТО самость как реальность должна 
элиминироваться. Возможно ли разрешение этого парадокса? 

 
 

Трансцендентальный смысл самости: 
Реальность или иллюзия? 

 
Реальность самости как условие творческой самореализации 

человека это вместе с тем и условие рождения цивилизации как 
результат творчества человека. 
                                          

1 Достоевский Ф.М. Полн. собр. соч.: В 30 т. – Л.: Наука, 1974. – Т. 10. – 
С. 470. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

74

Однако абсолютный характер самости как самый полный 
пункт своеволия, совпадающий с устранением самого себя из жиз-
ни, превращается в знак истины самодеструкции человека. И в 
этом смысле он оказывается фундаментальной угрозой для циви-
лизации. Эта цивилизационная проблема относится к внутренней 
духовной жизни человека, где не могут действовать механизмы 
насилия и внешнего порядка. В силу этого в качестве факторов, 
устраняющих эту фундаментальную угрозу для цивилизации, вы-
ступают гениальные духовные открытия веры и философского 
знания. 

Смысл гениальных открытий веры и философского знания 
состоит в создании эффективного контрапункта полному своево-
лию в качестве исходного основания позитивной самости. 

Гениальные верования несут в себе тайны соединения пред-
ставлений и ритуальных форм поведения с абсолютными смысла-
ми. Внешние формы ритуалов, проповеди и молитвы носят симво-
лический характер, определяя внутренний процесс соединения 
индивида с бесконечностью и вечностью, не поддающимися про-
стому рассудочному осмыслению и выражению. 

Именно перед образами бесконечности и вечности происходит 
смирение своеволия самости. Индивид узнает абсолютный характер 
самости в соприкосновении с тайной бесконечности и вечности. Свое-
волие утрачивает свой абсолютный характер, обнаруживает свою бес-
смысленность. Своеволие встречается с образом-схемой вечного бытия 
и обретает в себе экстраполяцию его смысла, который становится об-
щим смыслом данной цивилизации. Так возникает общий порядок ду-
ховного бытия, без которого нормальная эволюция цивилизации ока-
зывается невозможной. 

Общий смысл здесь основывается на вере. Кажущаяся субъек-
тивность веры в силу различия конфессий, каждая из которых пре-
тендует на абсолютность своей истины, становится постоянным 
источником философского скептицизма, который ведет исследо-
вание условий обоснованного знания индивидом самого себя и ок-
ружающего мира. В вере индивид получает готовое знание себя, 
включая его в свою духовную жизнь и превращаясь таким образом 
в определенность личности, в самость. Философский скептицизм 
ориентирует на выявление механизма формирования самости. Ес-
ли это не освоение готового знания веры, то формирование само-
сти оказывается процессом постижения ее сущности как конечного 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

75

вывода теоретического диалога. Здесь человек обретает право 
полной теоретической независимости. Человек встает на путь по-
стижения terminus a quo, исходного пункта, отталкиваясь от которо-
го он должен прийти к формированию полноты истинной самости. 

Вместе с тем в этом процессе индивид воспринимает себя в 
качестве демиурга истинной самости, несущей в себе высший 
смысл, позволяющий абстрагироваться от инородных по отноше-
нию к нему влияний. Самость оказывается в плену теоретического 
постижения высшего смысла. Коль скоро индивид способен сам 
определять для себя высший смысл, он обретает право независи-
мости от общих смыслов как «предрассудков». Это право незави-
симости индивида возникает в определенных цивилизационных 
условиях свободного предпринимательства. Оно воспринимается 
как истина бытия свободной личности, а значит, как действи-
тельность жизни человека как человека разумного. 

Это – реальная концептуальная почва абсолютизации инди-
видуальной свободы, независимости от официально установлен-
ных догматов церковной веры и идеологии государства. И в этом 
случае право независимости понимается как исходное право, не 
требующее каких-либо установлений церковной или государст-
венной власти. Это значит, что имплицитно возникает «внутреннее 
право» человека, которое может быть базисным правом, даже если 
оно не осознается конкретным индивидом. 

Эта ситуация может порождать личный внутренний энтузи-
азм, который воздействует на философский взгляд, обусловли-
вающий восприятие субъективности как объективности. В этом 
личном энтузиазме заключается потенциальная возможность рож-
дения массовых форм своевольного самоутверждения. Каждый 
утверждает свое право быть философом. Философ может воспри-
нимать истину мира как результат его интеллектуального по-
строения, исходя из своего внутреннего единого центра, направ-
ляющего активность. Этот центр образует самость как открытую 
исходную истину бытия. Каждый индивид, обладающий самосоз-
нанием, формулирует для себя исходную истину жизни. Эта исти-
на открыта для него и может быть сокрыта для всех других. Это – 
трансцендентальная истина, не имеющая эмпирического эквива-
лента в чувственной форме и вместе с тем определяющая гене-
ральную направленность чувств и реальной жизнедеятельности. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

76

Иммануил Кант философски определил это внутреннее ис-
ходное начало как «трансцендентальное единство апперцепции», 
которое можно рассматривать как базисное в построении истинного 
мира субъекта. С этой точки зрения можно представить самость 
(self) как направленную активность. Артур Мельник в своей мо-
нографии «Кантовская теория самости»1 доказывает, что мысль 
находится в начальном, несформированном, неструктурированном 
состоянии до тех пор, пока мыслящая самость, как интеллектуаль-
ное направляющее действие, не вводит ее в фокус и «комбиниру-
ет» вокруг нее серии относящихся к ней, но находящихся вне ее 
фокуса мыслей, готовых заменить основную фокусную мысль, ес-
ли это необходимо. 

Апар Кумар (Оксфорд-колледж Университета Эмори), ком-
ментируя эту точку зрения Артура Мельника, отмечает, что иден-
тичность самости может подтверждаться в том случае, если она 
рассматривается как сохраняющаяся во времени. Персональная 
идентичность – это продолжающаяся идентичность, конструируе-
мая как «тонкая» способность исполнения условий действия. Оче-
видно, однако, что если самость совпадает с трансцендентальной 
истиной индивида, которая сокрыта от другого и не имеет реаль-
ного эмпирического эквивалента, то она не поддается фактиче-
скому научному исследованию. 

Кроме того, если содержание самости совпадает с индивиду-
альной трансцендентальной истиной, то как возможны обобщения в 
этой области знания? Трансцендентальное сознание – во времени, 
поскольку оно не связано с телесными изменениями, не может нахо-
дить свое выражение в телесном конструировании человеком самого 
себя. Самость оказывается тайной. Как раскрывается эта тайна? 

Кумар критически относится к предложенной Мельником 
концепции, согласно которой сущность личности может быть рас-
крыта через дилемму активности – способности. Поскольку лич-
ность активна не всегда (например, она не активна во время сна), 
то личность должна определяться через способность, т.е. через 
психологический континуум конкретных ментальных и иных ка-
честв человека2. Самость, как представляется, обретает действи-

                                          
1 См.: Melnick A. Kant’s theory of self. – N.Y., L.: Routlede, 2009. 
2 См.: Kumar A., Melnik A. Kánt’s theory of Self // Journal of the history of phi-

losophy. – N.Y., 2010. – Vol. 48, N 4, Oct. – P. 535–536. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

77

тельность, если она отождествляется с реальной направленностью 
активности и с константными качествами способностей человека. 
Но в этом случае для выявления сущности самости необходима 
совсем другая методология, не совпадающая с философскими 
принципами трансцендентального идеализма. 

 
 

Джон Дьюи о самости и самопонимании: 
Концепция индекса эгоцентризма 

 
Направленность активности и константные способности че-

ловека можно рассматривать как феноменологические прояснения 
самости: самость является интегральной формой жизнедеятельно-
сти личности. 

Методологическая проблема заключается в возможности 
выявить в многообразии повседневных действий и плюрализме 
проявлений способности «общего знаменателя», который и явля-
ется выражением сущности самости. Как представляется, сущ-
ность самости проявляется в «судьбоносных» способностях лич-
ности. Так, например, хореографические способности Галины 
Улановой формируют ее действия и судьбу как балерины. И они 
определяют в конечном счете ее самость. В этом случае способ-
ность – это потенция самости, тогда как направленность активно-
сти – это материализация самости. В своем эмпирическом вопло-
щении самость предстает как действительность. Если самость – 
это реализация индивидуальных способностей, личного таланта, 
то тогда она имеет индивидуальный, а не универсальный смысл. 
Но в таком случае социальные оценки самости в соответствии с 
общим критерием становятся невозможными. 

Однако полная действительность самости складывается из 
«видимой» и «невидимой» частей. Их сложение и дает целое само-
сти. Рождение целого самости и ее понимание и составляют про-
блему, требующую своего теоретического разрешения. Что лежит 
в основании целости самости и как она рождается? 

Самость, как способность и активность, может фиксироваться 
эмпирически не только мной самим как наблюдателем, но и всеми 
другими. И в этом смысле знание самости можно считать объек-
тивным. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

78

Оценка «невидимой» части самости становится основанием 
определения ее подлинной сущности. Здесь возникает вопрос: явля-
ется ли конкретный носитель самости реализацией общего блага, 
т.е. добра, или, напротив, зла? Вокруг индивидов, особенно выдаю-
щихся личностей, возникают споры, которые в конечном счете 
складываются в дихотомии – pro et contra. 

Рождение дихотомии самости имеет определенные истори-
ческие корни. 

 
 

Исторические истоки универсалий самости:  
Эпоха Возрождения и Реформации 

 
Наиболее отчетливо взаимоисключающие толкования сущ-

ности самости возникают в эпоху Возрождения и Реформации. 
Эпоха Возрождения и Реформации, тесно связанная с отхо-

дом от практики и установок католической церкви, поставила перед 
философами проблему самости по преимуществу как нравствен-
ную. Исторической практике католицизма, связанной с нарушением 
нравственных оснований в высших эшелонах церковной иерархии, 
продажей индульгенций, нарушением тайны исповеди, противо-
поставлялась философия как универсальная религия разума. Уни-
версальная религия разума рождалась из правильного познания 
самого себя, своей истинной сущности, соответствующей общей 
природе человека. 

Здесь и вставал вопрос: каким должен быть «истинный чело-
век?» Характерны в этом отношении позиции друга Монтеня, фран-
цузского философа и проповедника Пьера Шаррона. Он полагал, что 
самое прекрасное и полезное намерение – это изучать и познавать 
себя. Познав свою моральную неустойчивость, человек обращается к 
нравственности, к которой его призывают природа и разум. Основ-
ное ее понятие – это безусловная честность (prud’homie), которая 
всегда верна себе и постоянна, независимо ни от каких обстоя-
тельств. 

Безусловная честность как константа личности основана на 
том, что в нас природой заложены справедливость и универсаль-
ный разум – сущностный закон и свет. 

Вильгельм Дильтей, оценивая времена Возрождения и Ре-
формации, считал, что между 1600 и 1625 гг. наступает плодо-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

79

творная эпоха. Работы Пьера Шаррона, труды Фрэнсиса Бэкона, 
Герберта Чербери, Гуго Гроция – все они характеризуются незави-
симым изображением морального мира, несущего свет справедли-
вости и универсального разума1. Эти понятия, выражающие сущ-
ность самости, являются понятиями ЖИЗНИ, а не категориями 
трансцендентального мышления. Поэтому их нельзя отождеств-
лять с логическими и математическими аксиомами. 

Поскольку жизнь – это общее явление, присущее человеку 
независимо от его расовых и исторических особенностей, то са-
мость соединяет в себе целеполагание и разум, обеспечивающие 
сохранение жизни. Если существует согласие в этом пункте, то 
правомерно утверждение универсальности истины жизни. Из этого 
представления исходит практическая разработка общих естествен-
ных правил и норм жизни. Носителем общих правил и норм явля-
ется мудрец как ориентир истинной жизни, для которой, чтобы 
жить счастливо, не надо быть придворным и обладать какими-то 
отличиями, ибо все, что выходит за пределы общего и естествен-
ного, – ТЩЕТА2. 

Считалось естественным и очевидным, что принципы исти-
ны жизни личности и цивилизации не могут не совпадать. Соот-
ветственно, правовые основания жизни общества являются обще-
значимыми и неизменными. Вильгельм Дильтей выделяет 
позицию Гуго Гроция в толковании понятий естественного права: 
естественное право настолько неизменно, что изменить его не мо-
жет даже Бог. Он не может повлиять и на то, чтобы дурное по своей 
внутренней природе не было бы дурным3. Знание оснований раз-
личия между благим и дурным является исходной предпосылкой 
определения полезности форм политики, производства и культу-
ры, имеющих универсальный смысл. 

Философия открывает основания универсальной истины жиз-
ни. Однако сама жизнь рождает реалии, несовместимые с неизмен-
ными универсальными истинами. Реальность эмпирической жизни, 
согласно Мартину Лютеру, может представлять собой сборище него-

                                          
1 См.: Дильтей В. Воззрение на мир и исследование человека со времен 

Возрождения и Реформации. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2013. – 
С. 199, 206. 

2 Там же.  
3Там же. – C. 208. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

80

дяев и воров. В этом мире, полагал Никколо Макиавелли, политиче-
ское мышление государя и его деятельность не связаны напрямую с 
требованиями морали и находятся к ней в опосредованном отношении. 

Поскольку человек живет среди хитрых и дурных людей с 
мотивами поведения, состоящими из обмана, коварства и лжи, то 
государь должен следовать формам двуличного поведения, чтобы 
обеспечивать удержание власти для защиты государственных ин-
тересов. Это и есть универсальная истина самости носителя госу-
дарственной власти. Таким образом, имплицитно возникает фун-
даментальная проблема противоречий универсальной истины 
цивилизационно ориентированной самости. Объяснение реально-
сти противоречий истины самости кажется возможным, если при-
знать, что самость – это данность, за пределы которой выйти 
невозможно. Общие истины морали и права, коль скоро они объе-
диняют реальных индивидов в реальной эмпирии жизни, обретают 
статус конкретной истины данного сообщества, в котором если 
что-то кажется всем одинаковым, то это и есть доказательст-
во истины. В этом случае самость личности обретает коллектив-
ный смысл. В английском языке это находит выражение в мета-
морфозе self в selves, единоличного в множественное. 

Цивилизационная истина selves обретает мозаичный ха-
рактер: можно говорить о специфических истинах сословий, 
классов и народов. 

Признание мозаичного характера истины порождает фунда-
ментальную проблему. Если следование свету универсальной 
справедливости и универсального разума – это универсальный за-
кон, то его нарушение должно иметь неизбежные деструктивные 
последствия. В конечном счете не этим ли объясняются «странно-
сти» крушения могущественных империй и государств? Не с той 
ли проблемой столкнулась политика государств и в ХХ в.? Суще-
ствует ли теоретическое решение этой цивилизационной пробле-
мы? Ее решение теоретически «упирается» в первоначальное пра-
во, согласно которому каждому дозволено брать у других то, что 
необходимо ему для жизни. Это право признает и Гуго Гроций, 
ссылаясь на Сенеку и Цицерона1. Не означает ли это признание 

                                          
1 См.: Дильтей В. Воззрение на мир и исследование человека со времен 

Возрождения и Реформации. – М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2013. – 
С. 199, 206. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

81

приоритета частной нужды над универсальностью морального 
закона? В этом случае, если никто и ничто не может заставить 
мудреца отказаться от универсальной честности и справедливости, 
то он может попасть в разряд «упрямцев», не понимающих, что 
поток жизни управляется не справедливостью, а теми природными 
силами, которые управляют универсумом. Макрокосм и микро-
косм, тело и дух тождественны, а разум есть сознательное выра-
жение этого тождества. Мудрец тот, кто познает природу как со-
вокупность человека и вещей и видит верный путь жизни в 
использовании всех средств для достижения самосохранения. 
Это – закон жизни животного мира как части универсума, к кото-
рому принадлежит и человек. 

Человек оказывается моментом процесса универсума, укре-
пляемого духовно-материальной субстанцией, которая есть При-
рода и Бог в одно и то же время. Жизнь человека управляется про-
цессами, происходящими в универсуме. Свобода как уникальное 
своеобразие личности – это иллюзия. Сведение сущности челове-
ческого бытия к природным процессам можно считать философ-
ским оправданием практического отречения от универсальных 
принципов морали и права. Но это – деструкция духовных основ 
цивилизованного поведения. 

Можно ли теоретически уйти от этой неприятной проблемы? 
Уйти от нее и попытался Джон Дьюи, переведя ее из цивилизаци-
онной в когнитивную плоскость. 

 
 

Когнитивный подход 
 
Не ведет ли перевод проблемы самости в когнитивную плос-

кость к отказу от истины? Волновала ли эта проблема американ-
ского философа Джона Дьюи (1859–1952)? Свою позицию он наи-
более внятно изложил в лекциях, которые обработал Тэйлор Бёрдж 
и представил в 2007 г. в Колумбийском университете. В 2011 г. 
они были опубликованы1. 

Дьюи стремился представить научный подход к истолкова-
нию самости как чисто психологический, имеющий индивидуальный, 
                                          

1 См.: Burge T. The Dewey lectures 2007: Self and self understanding //  
The journal of philosophy. – N.Y., 2011. – Vol. 58, N 6/7. – P. 287–383. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

82

личностный смысл. Он попытался с самого начала облегчить свою 
задачу, представив самость (self) как технический термин, очищен-
ный от обычного употребления. Вместе с тем он признал, что обыч-
ные употребления близки к его собственным представлениям.  
В связи с этим он воспроизводил определение самости, данное в 
Оксфордском словаре: «Самость: сущностное бытие личности, от-
личающее данную личность от других; особо рассматривается как 
объект интроспекции или рефлексивного действия; особенная при-
рода личности». Это определение в сжатой форме воспроизводится 
и в более поздних изданиях словаря: «Самость – собственная инди-
видуальность или сущность личности; личность как объект интрос-
пекции или рефлексивного действия»1. Очевидно, что в этих опре-
делениях «испаряется» цивилизационный смысл самости и 
связанные с его истолкованием противоречия. 

Дьюи в известном смысле априори исходит из того, что са-
мость (self) является чисто психологическим понятием. Это ут-
верждение выдвигается в качестве своеобразного противовеса так 
называемой онтологии самости2, т.е. универсальной религии разу-
ма. Конкретизация этих методологических различий иллюстриру-
ется путем противопоставления позиций Канта и Строусона. По-
зиция Строусона характеризуется как соответствующая здравому 
смыслу (common sense): самость и ее бытие воспринимаются по 
типу бытия тела, имеющего как физические, так и психологиче-
ские характеристики. 

Дьюи вводит различие между самостью (self) и личностью 
(person). Самость – это агент психологической активности, под-
верженный оценкам и сравнениям по критериям разумности, кри-
тичности, моральности, способности к кооперации, креативности, 
привлекательности и характеру. В этом смысле самость является 
предметом самопознания и самопонимания. Самость – это доступ-
ная для познания реальность, которая и образует то, что делает 
личность личностью. Дьюи признает, что самость может обращать 
против себя критический разум и в этом смысле встать на путь 
морали. Мораль включает в себя универсальные постулаты, опре-
деляющие реальность нравственной истины. Но истина в данном 
случае не совпадает с психологической «материей», которая под-
                                          

1 См.: The Concise Oxford Dictionary. – 9 ed. – Oxford, 1995. – P. 1253. 
2 См.: The journal of philosophy. – N.Y., 2011. – Vol. 57, N 6/7. – P. 288. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

83

чиняется влиянию страстей. Моральные принципы образуют он-
тологическую субстанцию, которую и не улавливает методология 
психологизма. 

Поскольку Дьюи абсолютизирует методологию психологиз-
ма, то он не отвечает на вопрос – «как возможен универсальный 
нравственный закон?» Ведь универсальность нравственного зако-
на потому и универсальна, что она не выводится из частного бы-
тия отдельных самостей, какой бы большой ни была их числен-
ность. И если универсальный нравственный закон образует 
«стержень» личности, тогда и самость оказывается в своем глу-
бинном основании трансцендентальной. Но не возвращаемся ли 
мы таким образом к Канту? Если да, то тогда возвращаются и за-
гадки самости, которые казались разгаданными с помощью мето-
дологии психологизма. 

Дьюи обходит эти загадки путем ограничения темы. Моя 
тема, утверждает он, – это психология и эпистемология типа само-
понимания. 

Дьюи подчеркивает, что его интересует реальное консти-
туитивное содержание самости, то, что находится в ее природе и 
делает ее самостью. Самость в этом смысле определяется как ме-
сто психологических реальностей. В этом смысле самость может 
пониматься как некая бестелесная, но реальная сущность. Дьюи 
подчеркивает, что он не поощряет отрицания физической природы 
самости, но просто заключает в скобки все ее непсихологические 
аспекты. Это тот методологический прием, который разрабатыва-
ется Э. Гуссерлем в рамках его феноменологической философии в 
качестве пути к истине трансцендентализма. 

Дьюи использует этот метод как конструкцию, объясняю-
щую научность не трансцендентализма, а психологизма. При этом 
он абстрагируется от дискуссий о мозге. Он отвергает представле-
ние, согласно которому все психологические понятия концепту-
ально зависимы от телесного бытия личности. Психологические 
понятия можно рассматривать на их собственных основаниях. Но 
это не означает принятия онтологической концепции самости. 

Ключевыми для концепции Дьюи являются понятия «лич-
ность» (person) или «личности» (persons) и «самость» (self) или 
«самости» (selves). Ребенок как личность формируется в шестиме-
сячном возрасте. Личность развивается в состояние самости лишь 
тогда, когда у нее развиваются компетенции, подпадающие под 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

84

нормы, а именно под нормы критического разума или нормы мо-
ральной ответственности. Иными словами, личность (person) не 
будет в течение всего времени своего биологического проживания 
находиться в состоянии самости (self). Например, дементные ин-
дивидуальности лишаются способности нормативных оценок в 
силу болезней, возраста или физических повреждений. Самость – 
это результат превращения индивида в ценностное существо, в ин-
дивидуальность. В этом смысле хотя самость всегда связана с те-
лом, однако однозначной органической связи между самостью и 
теми или иными качествами тела не существует. 

Самость – это определенный тип сознания. 
Дьюи считает необходимым ввести в качестве технического 

термина понятие «точка зрения» (point of view) индивида, иден-
тичное понятию «перспектива». 

Бессознательное состояние не является «точкой зрения» в от-
личие от сознательных восприятий, воспоминаний, верований, 
стремлений, эмоций, решений, воображения. Это все – части «точки 
зрения». Они образуют мультивзаимосвязанную структуру само-
сти. Самость, считает Дьюи, обладает свойством репрезентации, 
т.е. восприятия себя в качестве живой системы, защищающей себя 
от внешних вмешательств и угроз. Эта способность самозащиты 
является проявлением низшей границы сенсорной репрезентации. 

Сенсорные способности живого организма образуют пер-
цептуальную систему, знаком реальности которой является на-
личие перцептуальной константы. Расшифровка сущности пер-
цептуальной константы и есть прояснение «субстанции» самости. 

Дьюи исходит из того, что все живые организмы обнаружи-
вают самоинтерес (self-interest), усматривая в нем предпосылку 
представительства самости. Это значит, что всякое репрезентатив-
ное содержание имеет предпосылку. Этой предпосылкой является 
эгоцентрический индекс (egocentric index). К эгоцентрическим ин-
дексам, считает Дьюи, и привязываются все перцепции и прими-
тивные активные состоянии. Они инкорпорированы в перцепту-
альные интенции. В дальнейшем они концептуализируются. 

Это значит, что идеологическое оформление и нравственное 
оправдание философии индивидуализма следует считать результа-
том правильного прочтения естественной реальности эгоцентри-
ческого индекса. Если индекс эгоцентризма является исходной 
предпосылкой репрезентативного содержания самости, то тогда он 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

85

определяет и все формы и направления поведения и практической 
активности личности. 

И в этом случае требует объяснения происхождение аль-
труистических форм поведения в естественном мире животных и 
человека. Так, например, любой охотник знает, что утка-маниха 
подставляет себя под выстрел, чтобы увести охотника в сторону от 
расположения выводка утят. Следует ли считать ее поведение 
«противоестественным», и из какой предпосылки оно происходит, 
если все перцепции и действенные состояния привязаны к эгоцен-
трическим индексам? Этот вопрос обретает особую остроту, когда 
требуется объяснение происхождения универсальных норм морали 
и права, которым следуют в своей нравственной и правовой прак-
тике развитые цивилизации. Дьюи находит точное теоретическое 
объяснение универсального смысла индивидуального поведения 
как в животном, так и в человеческом мире. Он полагает, что мож-
но удержать истинность эгоцентрического индекса, если расши-
рить диапазон индивидуального действия, относя его к простран-
ству и времени. Например, расположение гнезда в определенном 
месте является проявлением действия эгоцентрического индекса, 
но в данном случае индекс защищает не отдельного индивида, а 
всех обитателей гнезда от внешнего вторжения. Аналогичным об-
разом определение вожаком стаи времени водопоя может быть 
проявлением действия его эгоцентрического индекса, но это дей-
ствие защищает все стадо, а не только отдельное животное. 

Для сохранения логической последовательности эгоцентри-
ческой концепции Дьюи вводит понятие пространственного поло-
жения, из которого начинается индивидуальное действие, и поня-
тие привилегированного времени как времени начала действий, 
которые служат индивидуальным интересам. Они являются пред-
шественниками понятия первенства личности, сущность которой 
выражается в слове Я. Закономерно возникает вопрос, можно ли 
считать объективным представление о Я или же оно лишено объек-
тивного содержания? Для ответа на этот вопрос Дьюи использует 
«тест зеркала». «Тест зеркала», считает он, является шагом на пути 
объективации самости. Индивид анализирует поведение своего 
зеркального изображения, первоначально не зная, что это именно 
его персональное изображение. Психология, открываемая в «тесте 
зеркала», – это результат сопоставления двух типов эгоцентриче-



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

86

ских интересов: эгоцентрического интереса оправдания Самого 
себя и оценки себя не как себя, а как Другого. 

В итоге должно произойти выявление сущности самости как 
добавления в эгоцентрический индекс определенного типа объек-
тивации. 

Объективность входит в индекс эгоцентризма путем дейст-
вия реальных жизненных механизмов коммуникации. 

Дьюи анализирует два типа объективации, которые могут 
действовать в различных сочетаниях – это имитация и совместное 
внимание (joint attention). 

Дьюи определяет имитацию как целенаправленное копиро-
вание поведения. Имитация как форма объективации начинает 
действовать с момента рождения. Имитация может обретать ха-
рактер мимикрии, т.е. автоматического копирования, или зависти 
не как простого повторения поведения, а стимула получения же-
лаемого результата. 

Совместное внимание, считает Дьюи, возникает в середине 
второго года жизни человека и считается кульминацией взаимо-
действия в долингвистической фазе жизни как способность де-
лить внимание с другим, нацеленное на третий объект, представ-
ляющий взаимный интерес. 

В этих процессах формируется представление о себе как 
психологическом существе, целесообразном обитателе мира. 

В мимикрии и совместном внимании происходит сочетание 
многообразных перцептуальных эгоцентрических интересов. Са-
мопонимание в этих сочетаниях обретает форму эмпирического 
знания как знания определенной общности, но не универсально-
сти. Иными словами, из знания конкретной общности не рождает-
ся универсальность категорического императива. 

Категорический императив требует от конкретного действия 
соответствия требованиям всеобщего закона. В противном случае 
это действие нельзя признать истинным в нравственном отношении. 

Но как возможна истина самости, если она не соответствует 
всеобщему нравственному закону? Это кажется возможным, если 
основанием истины самости полагается ее память, ее эмпириче-
ский опыт, а не универсальное нравственное знание. 

Дьюи считает, что в формировании самости ключевую роль 
играет так называемая долговременная память, поскольку самость 
по необходимости есть явление, «растянутое» во времени. Долго-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

87

временная память отличается от мускульной памяти, представ-
ляющей собой кратковременное сохранение эффекта физического 
воздействия, так же как и от других видов кратковременной памя-
ти. Долговременная память характеризуется сохранением содер-
жания. Она не ослабевает с течением времени. 

Дьюи предлагает различать опытную и внеопытную (nonex-
periental) память. Иконическая память, например, всегда опытная, 
поскольку является воспоминанием о конкретной вещной сущно-
сти предмета или события. 

Долговременная память может быть и опытной, и внеопыт-
ной. Дьюи сосредоточивает внимание на долговременной опытной 
памяти, которая определяется как эпизодическая память, схваты-
вающая конкретное прошлое, сознательно представляющая его 
как имеющее эго-значение. Иными словами, эпизодическая память 
становится предпосылкой эго-объективации, возникающей на ос-
нове индивидуальной автобиографической перцептуальной опыт-
ной памяти. 

В этом смысле память и может быть истинной, где истин-
ность включает сохранение репрезентационной перспективы. 
Это – состояние, которое сохраняется в сознании, образуя «память 
изнутри», формирующую содержание самости. Оно может играть 
роль самопознания, взгляда на самого себя как бы со стороны. Это 
похоже на «тест зеркала», позволяющий отсеивать неистинные 
представления о себе. 

В этом контексте Дьюи и оценивает сифы относительно ме-
тапсихологической репрезентации как основания определения себя 
как субъекта норм морали и критического разума. Здесь индивид 
обращается к эпизодической памяти как отправной точке канти-
анской концепции self. Дьюи вынужден признать правоту Канта, 
раскрывающего ключевую роль априорного сознания в концепции 
самости. Вместе с тем он пытается дать психологическую интер-
претацию метапсихологического сознания. Он утверждает, что 
метапсихологическая эпизодическая память изнутри содержит 
перспективу на основе прошлого эго-подобным способом. Иными 
словами, будущее можно представить как обработанное долговре-
менной памятью прошлое. Самость может вносить свои корректи-
вы в создаваемый образ будущего, однако это будущее становится 
продуктом обработки эмпирически данного прошлого. Методоло-
гическая последовательность спасается таким образом. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

88

Проблема, однако, состоит в том, что конкретный опыт об-
ретения новой самости оказывается связанным с преодолением са-
мости, основанной на долговременной памяти. Это своего рода 
духовные «скачки», возникающие, казалось бы, вопреки долговре-
менной памяти. Восточная мудрость обычно ссылается на пример 
Будды. Но и западная духовная традиция встречается с той же 
проблемой. Так, например, апостол Павел обретает новую самость 
путем отрицания своей прошлой самости Савла. Именно через от-
рицание он обретает метапсихологическую универсальность новой 
морали. Из безжалостного гонителя христиан он превращается в 
апостола христианства. Под воздействием озарения, получаемого, 
как он считает, от Бога, Савл превращается в новую сущность – в 
Павла. Это значит, что его эпизодическая память обретает отрица-
тельный знак. Начинается процесс обретения позитивной эпизоди-
ческой памяти. Но что составляет суть этого поворотного пункта? 
Если сомневаются во вмешательстве Бога, то тогда остается толь-
ко признание чуда свободы. 

Индивид оказывается перед выбором, и конкретность выбо-
ра превращает его в индивидуальность, т.е. личность, следую-
щую новым нормам жизни. 

Нормы придают жизни индивида статус ОБРАЗЦА. Жизнь 
такого индивида становится событием, память о котором превра-
щается в самосознание, стоящее над временем. Таким образом, 
жизнь личности может обретать символический смысл, характери-
зующий эпоху. 

Дьюи пытается найти объяснение таких явлений. Он поле-
мизирует с Локком. 

Локк, считает Дьюи, недооценивал сложность связи между 
памятью и ответственностью субъекта за сохранение моральных 
норм. Это – связь с моральным статусом человека, а не с тем или 
иным отдельным его деянием, зафиксированным в памяти. 

Но если ответственность личности за сохранение моральных 
норм является реальностью цивилизованной жизни, то тогда эго-
центрический индекс как фактор универсального объяснения по-
ведения человека может быть поставлен под сомнение. 

Это отступление отчетливо просматривается, когда Дьюи 
связывает понимание природы самости с применением норм кри-
тического разума и норм моральности. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

89

Норма морали – это стандарт, позволяющий различать добро 
и зло в целях, а также рациональность и нерациональность в опре-
делении средств и путей достижения целей. 

Человек как самость должен обладать способностью следо-
вать как достаточным разумным, так и моральным основаниям, 
защищая определенные ценности, уважать установленные разре-
шения и запрещения, позволяющие сохранять институты и отно-
шения, которые в совокупности образуют данную цивилизацию. 

Как объясняются такие типы поведения с позиций психоло-
гизма? Дьюи находит объяснение в психологических способностях 
индивида. Иными словами, ситуация зависит от того, как сам ин-
дивид оценивает себя. Известно, что существуют случаи пьяного 
поведения, злости, грубости, неблагодарности, расизма, сексизма. 
Они могут и не влечь за собой моральную ответственность, если 
человек не имел возможность понять и оценить, а значит, и кон-
тролировать их психологические предпосылки и последствия. Эти 
состояния как бы инжектированы в индивидуальность независи-
мо от сознания. 

Самость не дана человеку от рождения. Рожденный чело-
век – это всего лишь Ego. Он проходит стадии формирования, ста-
новления, превращения в самость. Человек несет ответственность 
за то, что он намеренно сделал или не стал делать. Если обратиться 
к моральным нормам, то здесь интенции, решения и инициативы 
являются выражением самопонимания. 

Самость, утверждает Дьюи, «капитализирует» себя путем 
сохранения понимания условий применения норм. Иными слова-
ми, знания норм недостаточно, необходимо учитывать условия их 
продуктивной реализации. Капитализация, согласно Дьюи, позво-
ляет избегать ситуаций, когда индивид может действовать, каза-
лось бы, морально правильно, а результаты его действий оказыва-
ются негативными. И, напротив, индивид, казалось бы, действует 
морально плохо, а результат оказывается положительным. 

Дьюи исходит из того, что реальными истоками формирова-
ния ответственного поведения личности как самости (self) могут 
считаться: эпизодическая память, т.е. память о конкретных значи-
мых событиях в жизни человека, определяющих его нравственные 
и разумные ориентации, и сознательные ощущения и чувства, ко-
торые непосредственно даны человеку. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

90

Взаимодействие этих двух факторов определяет пути ста-
новления зрелости самости. Самость достигает состояния зрелости 
тогда, когда обретает способность постижения подлинной реально-
сти (de Re). 

Память и критический разум в этом процессе действуют 
специфическим образом. Память в этом процессе является экспе-
риментальной. Если индивид мыслит только индуктивно, то он не 
достигает уровня критического разума. Необходим подход через 
применение доводов собственного критического мышления, при-
ближающего к подлинной реальности (de Re). Подлинная реаль-
ность – это результат продуктивной деятельности, приносящей 
успех. Путь к нему вырабатывает сам человек. Таким образом, са-
мость – это критический мыслитель. Чтобы быть критическим 
мыслителем, а значит, быть самостью, необходим доступ к собст-
венным рассуждениям, открывающим путь к подлинной реально-
сти (de Re). Значение этих рассуждений заключается в выводе, 
согласно которому следует помнить процесс получения этого вы-
вода, позволяющего удерживать содержание полученного резуль-
тата. Это – долгосрочное значение, а не точечное событие. Оно 
обращено как к прошлому, так и к будущему. 

Таким образом, для бытия самости (self) конституитивными 
являются специальные типы практического мышления, которое 
имеет диахронические измерения – как назадсмотрящие, так и 
впередсмотрящие. 

Исходя из интерпретации подлинной реальности (de Re), 
Дьюи дает свою расшифровку основополагающего для самости 
понятия самопонимания. Самопонимание, по мысли Дьюи, должно 
быть метапсихологическим, т.е. включать в себя понимание норм, 
их репрезентационного содержания как такового, а не только их 
использование здесь и сейчас. Вместе с тем оно должно быть ос-
мысленным, ассоциироваться с сознанием наслаждения и боли и 
лежать в основе первоначальных моральных оценок. Самопонима-
ние включает в себя спецификацию, т.е. постижение условий фор-
мирования собственной точки зрения человека. В этом смысле 
доступные непосредственно элементы являются ее отправными 
точками. Способность представлять конкретную позицию как 
свою собственную является базисной для оценки себя как субъекта 
моральных норм и норм критического разума. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

91

Самопонимание, согласно Дьюи, должно быть специфичным 
изнутри. Если я считаю, что Брамс более велик, чем Шопен, то я 
соотношу эту точку зрения со своим внутренним ощущением – это 
моя точка зрения. В этом смысле самопонимание является непо-
средственным, невыводным из общих рациональных и моральных 
норм. Вместе с тем самопонимание опирается на метапсихологи-
ческую эпизодическую память, так что формы личного поведения 
не являются результатом только индивидуальных размышлений. 

Важным фактором самопонимания, согласно Дьюи, является 
использование канонического образа как критерия подлинности 
(de Re). Канонический образ (например, образ Федерера как тен-
нисиста) обретает характер веры и становится общим критерием 
оценки способностей теннисистов, их иерархии в соревнованиях. 
В этом смысле понимание подлинности отдельных примеров, ак-
тов, ситуаций, происшествий – это понимание психологических 
типов явлений. Дьюи ставит вопрос о роли эпистемического сер-
тификата для правильного самопонимания. Нужно объяснить, 
какая позиция, какое состояние является путем, ведущим к исти-
не. Индивиды, не способные верно оценить себя, свой статус, те-
ряют свою самость. 

Сертификат должен рационализировать индивидуальную 
точку зрения. Однако нередко происходит рационализация лож-
ных верований, что влечет за собой плохие последствия. Крайние 
выражения индекса эгоцентризма проявляются в различных фор-
мах этноцентрического эгоизма. Владимир Бушин в своей книге 
«Иуды и простаки» приводит многочисленные иллюстрации по-
пыток представить белое черным, а черное белым, победы как по-
ражения, а поражения как победы. Возникает тип личного мышле-
ния, пытающегося подвести под свои рассуждения псевдонаучную 
логику. В качестве эпистемического сертификата при этом могут 
использоваться математические подсчеты1. Дьюи считает, что 
многие эпистемические сертификаты совместимы с грубыми 
ошибками. 

Если зрелая личность начинает допускать ошибки в своих 
интенциях, восприятиях, верованиях, то делается вывод, что не в 
порядке состояние самой личности. В качестве иммунитета от гру-
бых ошибок для самости, считает Дьюи, может выступать ориен-
                                          

1 См.: Бушин В. Иуды и простаки. – М.: ЭКСМО: Алгоритм, 2010. – С. 84–86. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

92

тация на нормы морали и критического разума. Вместе с тем он 
вынужден признать, что ошибки оказываются совместимыми даже 
с, казалось бы, самым лучшим использованием ориентаций на нор-
мы морали и критического разума. Индивид как самость может 
считать себя субъектом норм критического разума и морали. 

Способность индивида быть субъектом норм критического 
разума и морали Дьюи связывает со способностью к диалектиче-
ской самокритике, оценке своего наличного состояния и возмож-
ностью от него отказаться. При этом он должен знать, почему он 
это делает. 

Дьюи считает, что необходимо видеть вещи правильно пу-
тем использования только той информации, которая включена в 
понимание данной проблемы. Индивид может оказаться под дав-
лением «грубых связей» с удаленными от центра рассмотрения 
явлениями, находящимися за пределами основной точки зрения.  
И это может порождать грубые ошибки в понимании, хотя они мо-
гут казаться «оправданными» в силу ненормальности самих  
обстоятельств. 

Дьюи высказывал надежду, что ему удалось расшифровать 
центральную роль самопонимания в бытии самости как субъекта 
норм, превращающего человека в особое явление со своеобразием 
пути, на котором человек обретает ценность, оказываясь мысля-
щим островом в общем неразумном и ценностно нейтральном 
универсуме. 

И вместе с тем Дьюи подошел к самому сложному вопросу, 
но так и не дал на него ответа. 

Этот вопрос был отчетливо сформулирован в известном 
произведении Ф.М. Достоевского «Записки из подполья»: 

«Так человек устроен. И все это от самой пустейшей причи-
ны, об которой, кажется, и упоминать не стоит: именно от того, что 
человек, всегда и везде, кто бы он ни был, любил действовать так, 
как хотел, а вовсе не так, как повелевали ему разум и выгода; хотеть 
же можно и против собственной выгоды, а иногда и положительно 
должно… человеку надо – одного только самостоятельного хоте-
нья, чего бы эта самостоятельность ни стоила и к чему бы ни при-
вела»1. 
                                          

1 Достоевский Ф.М. Полное собр. соч.: В 30 т. – Л.: Наука, 1973. – Т. 5. – 
С. 113. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

93

Индекс эгоцентризма, который рассматривается Дьюи в ка-
честве исходного, отправного пункта в объяснении различных 
форм мышления и практического поведения личности, в своей 
действительной реализации в качестве нормы цивилизационного 
поведения порождает парадоксальные следствия. Взрыв обсужде-
ний в феврале 2014 г. вызвало событие убийства одним из лучших 
учеников столичной школы № 263 своего учителя географии Анд-
рея Кириллова. Мотив убийства – желание умереть, чтобы узнать 
«что в конце». При этом исходный мотив такого поведения – фи-
лософское учение с этикой крайнего эгоцентризма. Это поведение, 
в основе которого не лежали выгода и разум. Это – форма само-
стоятельности, которая реализуется независимо от того, к чему она 
может привести. 

Вместе с тем форма абсолютной самостоятельности может по-
рождать тип поведения, который совпадает с реализацией абсолют-
ной личной выгоды. Эту форму также описал Ф.М. Достоевский: 
«Мне надо спокойствия. Да я за то, чтоб меня не беспокоили, весь 
свет сейчас же за копейку продам. Свету ли провалиться, или вот 
мне чаю не пить? Я скажу, что свету провалиться, а чтоб мне чай 
всегда пить»1. В этом типе поведения также проявляется опреде-
ленный индекс эгоцентризма, который можно назвать крайним.  
Но он проявляется, если и не в такой крайней форме, но в своих 
многообразных «смягченных» формах индивидуального поведения.  
И те формы коррекции индекса эгоцентризма, которые предлагает 
Дьюи, не спасают положения. Философы давно видели эти опасно-
сти. Они искали теоретические формы нейтрализации абсолютизма 
индивидуалистического самосознания, выявления его иллюзорных 
форм, раскрытия органической связи жизни личности и ее адекват-
ной самореализации в высших идеальных формах трансценденталь-
ной философии и материальных движениях универсума. 

Дьюи считал, что он углубил кантовское понимание транс-
цендентального единства апперцепции, выдвинув идею единства 
транстемпоральных и многоуровневых внутренних связей в струк-
туре самости. 

Однако при этом оказалась элиминированной истина катего-
рического императива как исходного пункта истинно морального 
                                          

1 Достоевский Ф.М. Полное собр. соч.: В 30 т. – Л.: Наука, 1973. – Т. 5. – 
C. 174. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

94

поведения, обретающего фундаментальную практическую значи-
мость в современную эпоху глобализации. 

Дьюи, сделав акцент на методологии психологизма, вынес за 
скобки реалии материального мира. Подлинная реальность (de Re) 
у него оказалась сосредоточенной в формах деятельности, прино-
сящих устойчивый успех. Иными словами, это деятельность, обу-
словленная критическим размышлением, определением истинных 
форм достижения индивидуального успеха, созданием своих мо-
ральных правил, обеспечивающих устойчивость и сохранение дос-
тигнутых результатов. Поскольку Дьюи вполне сознательно абст-
рагируется от реалий внешнего мира, заключая их по примеру 
Эдмунда Гуссерля «в скобки», то он абстрагируется от реальной 
сущности того мира, в который органично включен человек. 

Проблема реальной включенности человека в бесконечность 
мира была рассмотрена уже великим Гёте в 1785 г. в статье, про-
диктованной фрау фон Штейн в качестве комментария к «Этике» 
Спинозы. 

В этой статье Гёте исходит из того, что полнота бытия и со-
вершенство – одно и тоже. Если мы имеем в виду совершенное 
существование, то значит, мы мыслим бесконечное. Но мы мыс-
лим только вещи, которые ограничены либо ограничиваются на-
шей душой. Мы сами являемся ограниченной вещью, которая, как 
кажется, не может существовать посредством только себя. Из это-
го следует, что автономной самости существовать не может. И од-
нако она, согласно Гёте, все же существует. Состояния вещей сце-
плены друг с другом, и одно должно развиваться из другого. 

Кажется, что одна вещь создается другой. Однако каждая 
вещь имеет свое существование в себе. Это существование являет-
ся продуктом гармонии бесконечности отношений, образующих 
данную вещь. И в этом смысле отдельная вещь заключает в себе 
загадку бесконечности, как и совершенного существования дейст-
вительности. Без внутреннего соответствия, а значит, и гармонии 
целого вещь существовать не может. Это, полагает Гёте, и опреде-
ляет понимание части в ее отношении к целому. Гёте объясняет 
свою позицию следующим образом. В каждом живом существе то, 
что мы называем частями, настолько неразрывно связано с целым, 
что они могут быть поняты только в единстве с ним. Вместе с тем 
живое существо участвует в бесконечности, а значит, содержит в 
себе нечто бесконечное. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

95

Наша душа как бы в зародыше обнаруживает гармонию от-
ношения, которую при полном развитии невозможно обозреть. Все 
живые вещи имеют свое отношение к себе, и если наше впечатле-
ние охватывает их совершенное существование, то мы считаем 
его истинным. Это и есть его эпистемический сертификат. Реали-
зация соответствия гармонии внутренних отношений самости с 
бесконечностью совершенного существования требует эпистемо-
логии, выходящей за пределы методологии психологизма. 

 
 

Реалии человеческого универсума.  
Людвиг Витгенштейн: Определение «прафеномена» самости 

 
Если прав великий Гёте, и индивид несет в себе бесконеч-

ность, то истина самости зависит от способности выразить эту 
реальность в жизненном пути. Индивид «ухватывает» какую-то 
часть бесконечности и принимает ее за полную истину жизни.  
В конце пути жизни он обнаруживает, что «истина» оборачивается 
либо ошибкой, либо пустотой. 

Каким образом конечный индивид в своей жизни может вы-
разить бесконечность? Философия исторически стремилась дать 
вразумительный ответ на этот фундаментальный вопрос. 

Философские традиции трансцендентализма и материализма 
теоретически позиционируют человека как микроскопический 
элемент духовных или материальных универсалий. Человек обре-
тает свою подлинную сущность, сливаясь с бесконечностью. Но 
это – внешняя по отношению к нему бесконечность, в которой он, 
обретая, теряет себя, свою специфическую индивидуальность.  
В отношениях с бесконечностью человек оказывается перед неоп-
ределенностью собственного самоопределения. В чем должна со-
стоять истина самоопределения, если она может быть найдена в 
бесконечных отношениях с идеальным или материальным универ-
сумом? Как представляется, самость индивида становится невоз-
можной: самость относится к бесконечным метаморфозам либо 
идеальной сущности как души, либо совокупности материальных 
субстанций, из которых состоит человек и которые распадаются и 
каким-то образом соединяются в других живых индивидуально-
стях. Значит, бесконечность самости может быть выражена в ка-
кой-то иной реальности или она не может быть выражена вообще. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

96

Самость – это очевидная реальность. Но чтобы зафиксиро-
вать ее определимость, нужно ответить на вопрос: из чего возника-
ет самость, из чего она состоит? И это будет попыткой дать науч-
ное определение. Если наука отвечает на вопрос, что такое вода, то 
она не указывает пальцем на воду в озере или ручье, считая вопрос 
исчерпанным. Она открывает химический состав воды и объясняет, 
что вода состоит из соединения двух атомов водорода и одного 
атома кислорода. 

После этого определяются возможности или невозможности 
реакций воды с другими химическими элементами. Вода рассмат-
ривается как растворитель, как компонент различных лечебных 
средств в медицине, как средство орошения полей в агрокультуре  
и т.д. Многообразные модусы субстанции воды – это ее подлинность. 

Иными словами, de Re воды как подлинность, раскрываю-
щаяся в ее многообразных взаимодействиях, обнаруживает себя в 
виде следствия ее «субстанции», соединяющей водород и кисло-
род. Какова же «субстанция» самости (self)? Дьюи видел эту «суб-
станцию» в единстве транстемпоральных и многоуровневых внут-
ренних связей в структуре самости, возникающих на основе 
памяти и действующих в соответствии с эгоцентрическим индек-
сом. Эгоцентрический индекс – это субъективность истины, об-
ращенная в мир и подчиняющая мир себе. Это подчинение – ко-
нечная цель, совпадающая с успехом. Самость воспринимается 
самим индивидом как некая очевидность собственной свободы.  
Я непосредственным образом испытываю реальность своей свобо-
ды. Свобода воспринимается как бесконечность в том случае, если 
она совпадает с пустотой, в которой отсутствует определенность 
направленности и качества образа жизни. Пустота в этом смысле 
есть все и ничто. 

Это парадокс субстанции самости, который находит свое раз-
решение в становлении. Становление – это реальность небытия – 
бытия, т.е. процесс самореализации, самоосуществления. Стало 
быть, человек превращает себя в личность путем определенной са-
мореализации, началом которой является самопонимание. 

Проблема истинного самопонимания – это традиционная 
проблема философии. «Познай самого себя» – это известное тре-
бование греческого оракула. Философская мысль эпохи Возрож-
дения и Реформации пыталась реализовать самопонимание не на 
основе готовых постулатов веры, а на основе аргументов рацио-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

97

нального знания. Это казалось возможным через установление 
взаимосвязи субстанции универсума и субстанции самости. Если 
универсум – это механическая структура, то и самость в своем 
становлении должна подчиняться законам механического движе-
ния. Если субстанция универсума имеет в качестве атрибутов про-
тяжение (пространство) и мышление, то и самость человека не 
может не быть двойственной. Попытки обнаружить пространст-
венные составляющие сознания как выражения самости представ-
ляются обреченными на неудачу. Но тогда как определить суб-
станцию самости? Философская мысль логически приходит к 
выводу, что субстанцией самости является перцепция. Это «атом» 
самости, не имеющий, однако, пространственного протяжения. Но 
это – не НИЧТО. Подтверждением этого может служить матема-
тика, которая признает реальность бесконечно малых величин, 
которые играют ключевую роль в математических исчислениях. 

Признание реальности перцепции как бесконечно малой ре-
альности, которая может не фиксироваться самосознанием челове-
ка и вместе с тем формировать его самость, означает подчинение 
поведения человека загадочным материальным факторам. Но разве 
можно отрицать телесную природу человека и понятные, подчас 
очевидные материальные детерминанты его поведения? 

Как телесное существо человек следует принципу самосо-
хранения, подчиняясь воздействию материальных факторов и ин-
тересов. Перцепцию можно рассматривать как бесконечно малое 
материальное изменение в телесной природе человека. В своей 
интегральной совокупности перцепции детерминируют нацелен-
ность человека на самосохранение. 

Но в этом случае поведение человека определяется действием 
бессознательных факторов, тогда как самость предполагает реаль-
ность самопонимания и осмысленного поведения. 

Исходным основанием осмысленного поведения является 
ПРИНЦИП. Истина самости должна основываться на универсаль-
ном принципе. Таким универсальным принципом является позитив-
ное отношение к миру – любовь к миру и человеку, формирующая 
самость и определяющая основную интенцию жизни и деятельно-
сти, преодолевающая действие эгоцентрического индекса. 

Как носитель универсального принципа человек оказывается 
«выше» сферы влияния эмпирической реальности: он судит ее и 
влияет на нее своим специфическим образом. И как действующий 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

98

субъект сам человек становится субстанцией. Это то, что делает 
человека человеком. Но как же это возможно, что универсальный 
принцип, не имеющий своего эмпирически данного эквивалента, 
может влиять на поведение человека, а вместе с тем и на эмпири-
ческие реалии жизни? И если не перцепция как материальный 
фактор и не принцип как идеальный фактор, то что же составляет 
подлинную субстанцию самости? 

В качестве такой субстанции в философском анализе возни-
кает Слово как третья реальность, слияние материального и идеаль-
ного. Слово воспринимается как прафеномен человеческого уни-
версума. Слово как прафеномен – это специфическая реальность. Ее 
особенность состоит в возможности выразить в конечной форме 
бесконечность. Иными словами, слово может быть носителем бес-
конечных реалий универсума, т.е. превращаться в безусловную объек-
тивность. Стало быть, самость, если она владеет метафизикой слова, 
может выходить за узкие пределы эгоцентрического индекса и отож- 
дествлять истинную реальность (de Re) с объективностью беско-
нечности. В этом смысле человек и становится подобием Бога. 

Таким образом, слово образует специфический человеческий 
универсум. Как таковой он становится предметом философского 
анализа, посредством которого постигается и сущность самости. 

С этой точки зрения реальность слова нужно расшифровать. 
Эту реальность и попытался расшифровать Людвиг Витгенштейн 
(1889–1951). Он рассматривал слово через посредство реальности 
его смысла. Смысл слова это та мысль, которая соединена с мате-
риальным ее воплощением. И здесь обнаруживалась парадоксаль-
ная ситуация: сущность мысли не совпадает с ее материальным 
воплощением в предложении. На самом деле, определенная мысль, 
выраженная в предложении на английском языке, может быть адек-
ватно выражена и на других языках – на французском, русском и т.д. 

Витгенштейн задается вопросом: существует ли мышление, 
и если да, то где оно находится? В голове – это означает совпаде-
ние с мозгом, но анализ физиологии мозга не обнаруживает со-
держания мышления. В руке, которая держит перо и излагает 
мысль путем написания слов? Но тогда мышление находится везде, 
где имело место написание – в летописях, библиотеках, архивах.  
В речи? – но тогда мышление нужно искать в работе голосовых 
связок, в их физиологии. Когда ссылаются на присутствие разума 
во всех этих конкретных случаях языковой коммуникации, то, со-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

99

гласно Витгенштейну, не дают реального объяснения явления, а 
всего лишь используют метафору. Витгенштейн ставит вопрос, что 
называется, «в лоб». Этот вопрос обычно стремятся обойти, по-
скольку подозревают, что на него нет вразумительного ответа. 
Витгенштейн не боится прямой постановки вопроса отчасти пото-
му, что он был поставлен в «Голубой книге», которая первона-
чально циркулировала в частном порядке в виде лекций, а затем 
была опубликована в 1958 г. и перепечатана в 1962 г. в философ-
ской антологии в Нью-Йорке1. 

В «Голубой книге» Витгенштейн поднимает вопрос о лока-
лизации мышления, ответ на который может служить исходным 
пунктом для определения его реальности. Что же, локализация – 
это бумага, на которой написан текст? Или это рот, которым мы 
говорим, или это голова, где находится наш мозг? Все это кажется 
условным и относительным, поскольку мы видим различным об-
разом один и тот же предмет с разных точек зрения. Два человека 
могут видеть по-разному один и тот же предмет, но это не значит, 
что один из них говорит неправду. 

Эта относительность локализации, считает Витгенштейн, 
может корректироваться обучением. Существуют два вида такого 
обучения: натаскивание, т.е. показ конкретных навыков действий, 
и снабжение правилом, например, алгебраической формулой для 
математических исчислений. В таком случае ментальная актив-
ность начинает совпадать с оперированием знаками. 

Что такое оперирование знаками как ментальная актив-
ность? Например, вы направляете посыльного с запиской к хозяи-
ну магазина – «продай шесть яблок». Он берет записку, находит на 
полке надпись «яблоки», отбирает шесть штук и передает их по-
сыльному. Слова здесь играют роль знаков, оперирование которы-
ми и дает правильный результат. Это – простой пример опериро-
вания знаками, которые можно отождествить с ментальной 
активностью. Этот пример может служить исходным основанием 
формирования концепции. Витгенштейн предлагает начинать с 
примитивных языков и языковых игр, в которые играют дети, по-
степенно прибавляя к этим более сложные формы объяснения. 
Продуктивности этого процесса мешает стремление к обобщениям, 
                                          

1 См.: Wittgenstein L. The blue book // Philosophy in the twentieth century:  
An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 2. – P. 710–773. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

100

что порождает характерные философские заблуждения. Это мне-
ние о том, что должно быть – нечто общее для всех сущностей: 
термин «игра» применяется для всех игр, а «алкоголь» как для пи-
ва, так и для вина. Но это – разные сущности. Если мы используем 
слово «лист», то считается, что владеем общей картиной в проти-
вовес картинам конкретных листьев. Метод редукции, сводящий 
объяснение естественных явлений к наименьшему числу законов, 
имеет свои негативные последствия, превращаясь в источник ме-
тафизики, ведущий философию в полную темноту, считает Вит-
генштейн1. 

Можно сказать, что это – одно из сбывшихся пророчеств и 
вместе с тем одно из фатальных заблуждений. На самом деле сов-
падение ментальной активности с оперированием знаками пре-
вращается в массовую характеристику сознания человека, в циви-
лизационную особенность информационного общества, в котором 
воссоздание реальности на экране компьютерного устройства 
осуществляется путем нажатия клавиатуры со знаками в опреде-
ленной последовательности. Здесь процесс обобщения утрачивает 
свой «когнитивный смысл». На самом деле, знаки не несут в себе 
реальных качеств тех объектов, которые они символически изо-
бражают. Очевидно, например, что в действительности пиво и ви-
но предстают в своих специфических качествах, а не в химической 
формуле алкоголя. Соответственно и метафизика, определяющая 
исходную сущность универсума как основания адекватного само-
понимания и самоопределения человека, может восприниматься 
как некий «мрак», из которого не рождается действительный мир. 
Между тем мир, который воспринимается сознанием человека, 
состоит из знаков и образов. 

Когда наука овладевает этими реалиями и может опериро-
вать ими, возникает новый информационный универсум, в который 
и «погружается» человек и заключает его в себя. Массовое изме-
нение характера ментальной активности не может не иметь своих 
цивилизационных последствий. Рождается тип сознания, которое 
видит истину в универсалиях знаковых систем. Искусное форми-
рование знаковых систем создает возможности рождения массо-
вых произвольных общественных движений. 
                                          

1 Wittgenstein L. The blue book // Philosophy in the twentieth century:  
An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 2. – Р. 725. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

101

Если действительный универсум состоит только из реалий, 
обозначаемых конкретными знаками, то истина этого универсума 
зависит от полноты обозначенных реалий. Если мы правильно и 
полно обозначили все шахматные фигуры на доске, то мы получи-
ли истину знания. Витгенштейн приводит пример кардинальной 
арифметики, которая как завершенная дисциплина не несет знака 
неполноты. Знание полноты совпадает с истиной. 

Вместе с тем Витгенштейн «сталкивается» с понятиями, ко-
торые не имеют очевидного эквивалента. Например, что означает 
отсутствие события от 4 до 4.30, когда я жду в гости друга в своей 
комнате. Или какой реальный эквивалент имеет слово «желание». 
Рассел пытался уподобить его смысл эмпирически фиксируемому 
чувству голода. Или как найти реальный эквивалент беспричин-
ному чувству страха? Можно предположить в качестве аналогии 
понятию «я боюсь» переживание «я плачу», без упоминания того, 
о чем я плачу. Такого рода аналогии весьма относительны. Однако 
Витгенштейн считает, что аналогия никогда не претендовала на 
строгое определение. Соответственно и философия не может пре-
тендовать на идеальный язык. 

Как представляется, трудности возникают при рассмотрении 
грамматических выражений – «желать», «ожидать», «стремиться». 
Мы думаем, что это – трудности интроспекции. Но на самом деле, 
считает Витгенштейн, трудности возникают тогда, когда мы смот-
рим на факты через медиум обманывающих форм выражения. 

Нас вводит в заблуждение субстантивность «объекта мысли» 
или «факта» своим двойным смыслом слова «существует». На-
пример, как можно вообразить существующим то, что не сущест-
вует, скажем, кентавра. Кентавр не существует, но существуют 
«составные части» – голова человека, торс, руки, ноги лошади. 
Или будет ли существовать краснота, если мы уничтожим все объек- 
ты, имеющие красный цвет? (Если даже она уже не факт, но может 
существовать как тень факта.) Это нечто, похожее на портрет. 
Портрет сам по себе должен сказать зрителю, хороший он или 
плохой – о себе самом, а не о человеке, который нарисован. Зна-
чит, портрет говорит о том, чего нет вне его самого. Значит, он 
фиксирует интенцию, намерение художника, а не объективную 
реальность натурщика. 

Витгенштейн исходит из того, что выражение веры, мысли 
и т.д. – это лишь предложение, а предложение имеет смысл как 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

102

система языка. В этом контексте ментальный акт кажется испол-
ненным чудесным образом манипулированием смыслами. Но мы 
можем говорить одно, а думать другое. Намерение – это другой 
опыт, другая активность, отличная от говорения и написания. 

Встает вопрос о значении как одном из слов, которое достав-
ляет больше всего философских неприятностей. Витгенштейн скло-
няется к тому, что поскольку все философские проблемы нельзя 
признать решенными, то каждая новая трудность ставит под во-
прос все предшествующие достигнутые результаты. Он проводит 
аналогию создания философских систем с расстановкой книг на 
книжных полках: если вы две книги расположили в правильном 
порядке, то это не значит, что вы поставили их на окончательное 
место. Место может измениться, когда вы расположите на полках 
большой массив других книг. Так и в изображении действительно-
сти: мы думаем об окружающем мире определенным образом в 
соответствии с личным опытом, но персональный опыт не совпадает 
со всеми данными, из которых состоит реальность. Мы теряем 
твердую опору в окружающих объектах. Мы оказываемся перед 
многообразием отдельных личных опытов индивидов, которые 
находятся в постоянном изменении. Но как же в этой ситуации 
быть с определением истины самости: может ли она быть объек-
тивной и внеперсональной? Витгенштейн приходит к признанию 
многообразия персональных истин, являющихся следствием инди-
видуального опыта. Но если эти истины исключают друг друга, то 
истина как универсальная реальность элиминируется, рассыпаясь 
в сумму индивидуальных мнений. Философия оказывается в тем-
ноте индивидуальных представлений об истине. 

Как это относится к пониманию самости как внутренней 
сущности человека? Если истина внутренней сущности человека – 
это реальность индивидуальных ощущений, то тогда действитель-
но необходимо находить эмпирические эквиваленты всем аффек-
там. Прав Рассел, когда находит эквивалент желания вообще в 
чувстве голода, или когда Витгенштейн видит эквивалент чувства 
беспричинного страха в реальности процесса, выраженного слова-
ми «я плачу». 

При всей видимости реалистичности такой интерпретации 
абстрактных понятий нельзя не заметить и ее искусственности. 
Искусственность отчетливо обнажается, когда становится необхо-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

103

димым определение явлений, которые объективно соединяются в 
классы. 

Обычно мы представляем реальность общих принципов и 
законов как существующих вне отдельных эмпирических явлений. 
Но это отдельное существование в ПОНЯТИЯХ. В действительно-
сти они находятся и действуют в конкретных объективных явле-
ниях и через них. Так они и обнаруживаются в классах явлений. 

Возьмем в качестве иллюстрации использование Декартом 
метафизического понятия души. Это понятие, которое, согласно 
Витгенштейну, должно было вести философскую теорию в «пол-
ную темноту». Но, как ни странно, оно и обеспечивает ясность. 

Декарт определяет душу как субстанцию, сущность которой 
есть мышление. Действие души – это воление. Действия воли де-
лятся на внутренние и внешние; первые завершаются в самой душе, 
например, когда мы стремимся любить какой-либо объект – чело-
века или Бога; или обращаем внимание на предмет, в том числе и 
предмет тела, такой как ноги, когда хотим отправиться гулять или 
по какому-либо делу. Таким образом, метафизическое понятие 
души позволяет классифицировать волевые действия. Соответст-
венно возникают основания классификации и перцепций. Перцеп-
ции распадаются на два класса: причиной одних оказывается ду-
ша, а других – тело. Подлинные страсти имеют предмет в самой 
душе. Это удивление, любовь, желание, радость, печаль. Из них 
возникают остальные. Любовь, например, может иметь свои ва-
риации в качестве простой привязанности, дружбы или преданно-
сти. Становится понятным, что самость формируется в процессе 
реализации страстей – любви, желания, радости, печали и прояв-
ленных при этом нерешительности, храбрости, трусости. Внутрен-
няя сущность самости проявляется в реализации блага, совершен-
ного нами самими, или зла, также совершенного нами самими. 
Истина жизни выявляется в достижении независимости духа по-
средством сильной рациональной воли и выявляется через метафи-
зическое понятие духа. И это определенная теория. Ни душа, ни 
дух не находят эмпирического эквивалента, но через них возникает 
универсальный образ самости как сущности бытия человека. 

Витгенштейн, естественно, не может относиться к ним как к 
реальности. Но вместе с тем он вынужден признать тот факт, что 
та основа, которая казалась ему твердой, оказалась трясиной. 
Возникает искушение сказать, что только мой собственный опыт 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

104

является реальным. Но это значит, что всякий другой может ска-
зать то же самое. 

Такое право, конечно, существует, но я могу достоверно су-
дить только о своем личном опыте. Я не могу стать абсолютно то-
ждественным любому другому и поэтому не могу удостоверить 
истинность его утверждений. «Я могу знать только то, что я имею 
личные опыты, которые не имеет никто другой»1. «Чувственные 
данные человека приватны ему самому». Философ, который это 
говорит, утверждает Витгенштейн, может считать, что он выска-
зывает научную истину. 

Если приватность чувственных данных человека, а он нахо-
дится в их реальности в восприятии мира, является научной исти-
ной, то тогда научная интерпретация самости совпадает с ин-
терпретацией солипсизма. 

Витгенштейн вносит свои коррективы в традиционное по-
нимание солипсизма как герметическую замкнутость человека в 
своих чувственных восприятиях реальности. Солипсизм относится 
к знанию, которое можно с полным правом назвать научным.  
Это – индивидуальное знание, основанное на твердой уверенности 
в знании, которое дано непосредственным образом во внутрен-
нем восприятии мира человеком. В этом смысле действительное 
фактическое знание – это знание внутреннее. Нельзя твердо знать 
знания другого. Можно о них только догадываться, воспринимать 
гипотетически. Солипсизм в научном знании – это ограниченность 
сферы твердого знания соответственным знанием индивида. 

Коль скоро солипсист как ученый-философ утверждает свою 
истину для всех, он сразу же попадает в концептуальную ловушку: 
его никто не может услышать, ибо только он знает свою приват-
ную истину реально, которую, однако, никто другой адекватно 
воспринять не может. Эта истина, которая позиционируется как 
научная, вступает в очевидное противоречие со здравым смыслом, 
отражающим факты повседневной реальной коммуникации лю-
дей, их взаимного идентичного сопереживания на всех уровнях 
действительной жизни. 

Однако это противоречие не смущает Витгенштйна. Он по-
лагает, что факт коммуникации с другим просто должен получить 
                                          

1 Wittgenstein L. The blue book // Philosophy in the twentieth century:  
An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 2. – Р. 751. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

105

адекватную интерпретацию. Для этого следует избегать путаницы 
при использовании слова «реальный». Если мой опыт является ре-
альным для меня, то опыт другого может находить свое словесное 
выражение, которое я воспринимаю, но это восприятие не тожде-
ственно непосредственному чувственному переживанию. Если мое 
Я говорит: «У него (другого) реальная зубная боль», то эта фраза 
бессмысленна, ибо она не адекватна правилам коммуникации. Я не 
переживаю зубную боль другого. Мое мышление о зубной боли 
другого имеет иное содержание. Это совсем другие правила само-
идентификации. Аналогичным образом пешка на шахматной доске 
может повторить некоторые ходы офицера. Но в целом она не мо-
жет ходить так, как ходит офицер, поскольку это будет нарушением 
правил игры. Возражение солипсизма на критику кажется удовле-
творительным: «Когда что-то видится (реально видится), это всегда я, 
кто видит это». Но сам Витгенштейн видит определенную зага-
дочность этого возражения, поскольку не ясно, кто этот всегда?1 
Он сам говорит, что этот всегда не «всегда L.W.». Но всегда име-
ется в виду, что личность, которая видит, та же самая всегда. 

Но что означает та же самая? Ведь не тело же, которое ис-
пытывает фатальные возрастные изменения. Если же иметь в виду 
внутреннюю когнитивную сущность личности, то она может быть 
двойственной – как доктор Джекил и мистер Хайд. Значит ли это, 
что двойственная личность реально видит мир по-разному? Это – 
проблема идентичности личности, которую Витгенштейн пытается 
решить с помощью ссылки на реальность константности памяти. 
Но и здесь возникает проблема двойственности личности; можно 
помнить только хорошие события жизни; но можно помнить толь-
ко экстраординарные события, и на этой почве возникает иная 
идентичность. Поменяется мое тело, мое поведение и даже моя 
память. Так что же сохраняется в моем Я, в моей идентичности? 
Только процесс самовидения? – ставит вопрос Витгенштейн2. Но 
процесс самовидения сам по себе лишен конкретного содержания. 
Без конкретного содержания самовидение можно объявить един-
ственной общностью научного мышления, но это – рефлексия, ко-
торая не приводит к научным открытиям. 

                                          
1 Wittgenstein L. The blue book // Philosophy in the twentieth century:  

An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 2. – Р. 762. 
2  Ibid. – Р. 763. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

106

Философы, считает Витгенштейн, часто употребляют выра-
жения, которые не имеют точного смысла. Но что же имеет точ-
ный смысл? Оказывается, это, говорит Витгенштейн, мой разум, 
который не могут видеть другие, но на который я могу указать через 
мое тело. Как можно через тело указать на разум – это загадка, ко-
торую Витгенштейн считает для себя разгаданной. Он указывает 
на факт использования Я в двух видах: как телесного объекта, когда 
ветер шевелит мои волосы или когда я споткнулся, упал и сломал 
руку; или как субъекта, когда я думаю, вижу, когда у меня болит 
зуб, когда я рассказываю сказки, шучу, выдвигаю научные гипоте-
зы и теории, описываю непосредственный опыт. Все касается моего 
опыта, моего ви�дения, в том числе равенства объектов, их дви-
жения, т.е. реалий научного рассмотрения и измерения. Оказыва-
ется, научные знания являются моей личной реальностью, не обя-
зательной для личной реальности другого. Но в таком случае 
научные знания утрачивают статус общей объективной истины. 
Поскольку солипсизм в научном знании лишает научное знание 
общего объективного смысла, Витгенштейн вынужден сослаться 
на некие специальные условия, при которых его голос и то направ-
ление мысли, о котором идет речь, признается другой личностью1. 
Признавая, что метафизический тип мышления ведет в темноту, 
Витгенштейн между тем совершает метафизический прыжок: мен-
тальный мир ему кажется эфирным, находящимся в высших слоях 
атмосферы в противовес материальным феноменам, находящимся 
на земле. 

Можно думать, считает Вигенштейн, что ментальные и фи-
зические феномены имеют общий источник, общий материал сво-
его происхождения, который мы не знаем. Поскольку на рацио-
нальной основе перепрыгнуть барьеры научного солипсизма 
полагается невозможным, то остается положиться на мощь ок-
культных сил. Внеперсональная истина научного знания кажется 
чудом, следствием оккультной связи между словом и вещью. Это 
и есть то специальное условие, которое становится составной ча-
стью движения научного знания, соединенного с ненаучным. Та-
ким образом, «научный солипсизм» в конечном счете влечет за 
собой раздвоение личности, сочетающей абстрактный рациона-
                                          

1 Wittgenstein L. The blue book // Philosophy in the twentieth century:  
An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 2 – P. 771. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

107

лизм научного мышления с оккультным сознанием, позволяющим 
соединять несоединимое. В рамках научного сознания происходит 
возврат к раздвоению личности, характерному для донаучных 
эпох. Раздвоение Я влечет за собой взаимоисключающее ви�дение 
реальности жизни. Об этом свидетельствовал уже Блаженный Ав-
густин, когда он переходил от признания истин «телесной жизни» 
к истинам «жизни духовной». Две мои воли, одна старая, другая 
новая, одна плотская, другая духовная, писал он, боролись во мне, 
и в этом раздоре разрывалась душа моя. Я понимал, что сам явля-
юсь доказательством того, о чем читал, как «тело замышляет про-
тив духа, а дух против тела»1. Научный солипсизм утверждает 
единую истину самости. 

Вместе с тем возникает вопрос, как единая истина научного 
солипсизма может быть совмещена с опытом ХХ в., который ут-
вердил в общественном самосознании коллективные истины само-
стей – общественных классов, наций и рас? 

 
 

Коллективная самость.  
Ханна Арендт: Интерпретация здравого смысла  

как истины самости 
 
Если философ высказывает научную истину, когда говорит, 

что чувственные данные человека приватны ему самому, то он 
имеет в виду и вытекающий отсюда вывод: поскольку индивид 
сосредоточивает в себе всю совокупность чувственных данных, 
знает их как целостность, то он тем самым выступает в качестве 
носителя истины самости. Истина самости совпадает с полнотой 
мировидения как достоверного для индивида знания. 

Это представление может быть перенесено и на истину кол-
лективной самости. Коллективная самость характеризуется об-
щим мировидением, общностью чувств и общностью отношений к 
окружающей реальности. Общность и полнота мировидения кол-
лективной самости воспринимаются как ее истина. 

С рождением информационного общества коллективную са-
мость мог образовывать самый пестрый конгломерат обществен-
                                          

1 Цит. по: Бычков В. Эстетика Блаженного Августина. – М.; СПб.: Центр 
гуманит. инициатив, 2014. – С. 51–52. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

108

ных, классовых, национальных, расовых, культурных групп. Воз-
никает так называемый плюральный субъект – характерное явле-
ние XXI в., утверждающий истину своего самосознания в цвет- 
ных революциях. В XX в. обнаружились три типа коллективного 
утверждения истины самоопределения в истории. Их общая осо-
бенность состояла в том, что частные позиции и социальные инте-
ресы в них представлялись как универсальные в глобальном смыс-
ле. Носителем глобальной истины пути могли представляться 
отдельная нация, раса как обладающие высшими генетическими и 
социальными качествами; отдельный общественный класс или союз 
классов как носителей цивилизационной истины, обеспечивающих 
процветание всего человечества. Истина самости воспринимается 
внутри нации, расы, общественного класса как безусловная истина. 
И в силу этой безусловности допускается ее насильственное ут-
верждение с помощью «механизмов» государственной власти или 
иным путем. Поскольку истина самости коллективного субъекта 
утверждается в обществе насильственным путем, то она встречает 
общее внутреннее сопротивление: не-истина воспринимается как 
защита свободы. Как это происходит, можно проиллюстрировать 
на виртуальном примере. Допустим, носитель истины – это мань-
як-убийца, пришедший в театр, требующий от актеров точного 
исполнения предлагаемого текста драмы и обещающий при этом 
убить любого исполнителя, который скажет нечто такое, что по-
кажется ему фальшивым. Исполнители, конечно, не будут произ-
носить фальшивые речи. Но вместе с тем очевидно, что исполнение 
ролей они не будут считать реализацией своего артистического долга 
и даже захотят сделать скрытое или открытое отступление от задан-
ного текста. Маньяк будет утверждать, что такое отступление явля-
ется неправильным. Но возникает вопрос, является ли неправильной 
такая неправильность? 

Это и проблема самоопределения, формирования личной са-
мости в условиях складывающихся форм идеологической диктату-
ры коллективной самости. Существует большая литература, которая 
пытается определить критерии ложного и истинного самоутвержде-
ния в различных экзистенциальных контекстах. Когда речь идет о 
самоопределении коллективной самости, то возникают и слишком 
широкие и слишком узкие определения истинного и ложного ут-
верждения. Что означает ложное утверждение в различных экзи-
стенциальных ситуациях? 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

109

Дон Фоллис (Университет Аригоны, США) сделал попытку 
избежать как слишком широких, так и слишком узких определе-
ний. «Я думаю, – пишет он, – что вы лжете, когда вы утверждаете 
что-то такое, что вы на самом деле считаете фальшивым»1. 

Относится ли это определение к характеристике самости?  
В случае солипсиста мы имеем дело с личным убеждением в ис-
тинности высказываемого суждения, которое приводит к очевид-
ному противоречию со всеобщим убеждением. Так это ложь или 
не ложь? 

Принимая определение лжи, необходимо выяснить его адек-
ватность тому контексту, в котором возникает феномен лжи. 

Как оказывается, оценка лжи как безусловно негативного или 
позитивного феномена зависит от «встроенности» самости в ту или 
иную социальную структуру и общий контекст, в котором осущест-
вляют практические действия и принимают решения цивилизаци-
онные субъекты. Так, например, во время Второй мировой войны 
специальные службы использовали механизмы канализации ложной 
информации для введения в заблуждение противника перед нача-
лом тех или иных военных операций. Применим ли в этом случае 
известный нравственный постулат – «НЕ ЛГИ!»? И можно ли 
предъявить нравственное обвинение во лжи сотрудникам специаль-
ных служб? 

Как вы отделяете фальшивую личность, утверждая что это – 
«лжец», от тех, кто использует механизмы лжи во имя защиты на-
циональных интересов страны или защиты чести и достоинства 
добропорядочных граждан, а то и спасения их жизни? Не проявля-
ется ли в этом истина их самости? 

Ответ на этот вопрос определяется авторитетом высшего 
порядка, стоящего над повседневностью человеческих отношений. 
Служение высшей истине оправдывает нарушение истины в по-
вседневных связях и отношениях. Но кто здесь судья? Как мы 
должны понимать расщепление оснований истины на «высшую» и 
«низшую» и почему мы оправдываем такие расщепления? Если мы 
допускаем, что адепты религиозной веры и идеологии твердо зна-
ли, что они являются носителями истины, утверждение которой 

                                          
1 См.: Fallis D. What is Lying? // The journal of philosophy. – N.Y., 2009. – 

Vol. 56, N 1. – P. 33.  



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

110

есть добро, противостоящее злу, то тогда мы безусловно должны 
признать их правоту. 

Эпистемология здесь сталкивается с уникальной проблемой 
невозможности окончательного опровержения постулатов религиоз-
ной веры и идеологии. Дело в том, что эти постулаты относятся к 
возможности, а не к эмпирической реальности. Постулат о недели-
мости атома опровергнуть возможно путем эксперимента. Атом ока-
зался делим. А представления о конечном состоянии мира опроверг-
нуть нельзя, поскольку это состояние не является эмпирически 
данной реальностью здесь и сейчас. Аналогичным образом обстоит 
дело и с конечным состоянием истории. Когда оно наступит, челове-
чества не будет и некому будет фиксировать это конечное состояние. 

Здесь истина определяется выбором веры. 
Когда мы сталкиваемся с необычайно легкой сменой миро-

воззрения и идеологических убеждений, то приходим в изумление. 
Между тем поскольку возникла ситуация, в которой индивид ока-
зывается перед возможностью выбора парадигм веры, то он и де-
лает это в соответствии со своей личной выгодой. Понятие hones-
tum (чести) здесь отсутствует. 

Утрата чести как современное массовое явление – это про-
явление нравственного дискомфорта, который требует своего тео-
ретического оправдания. Таким оправданием и может служить 
ссылка на здравый смысл. Здравый смысл в современной ситуации 
становится действительным, свободным от религиозных и идео-
логических догм, выражением подлинной истины самости. 

Вместе с тем очевидно, что здравый смысл – это неопреде-
ленное понятие. Его можно расшифровать как реализм, как умение 
сохранять достигнутое и достигать возможное. Но можно его 
толковать и как неопределенное стремление к лучшей жизни. Так, 
например, участница деструктивных акций на Майдане в Киеве 
зимой 2014 г. на вопрос, почему она присоединилась к бунту, от-
ветила: «Хочу кушать круассаны и ездить по хорошим дорогам на 
хорошей машине». Никому нельзя запретить стремления к лучшей 
жизни. Но это стремление нередко превращается в нечто противо-
положное понятию «здравый смысл». 

Константин Крылов в связи с этим справедливо заметил, что 
если здравый смысл массы сводится к иррациональному «чутью» 
возможности лучшей жизни, то он зачастую противоречит рацио-
нальному пониманию своих интересов. Например, знаменитая не-



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

111

определенная формула эпохи перестройки «Перемен хотим, пере-
мен!» привела к гибельным результатам, к распаду государства. 

Демократы первой волны, отмечает Константин Крылов, 
владели искусством работы со здравым смыслом, но специфиче-
ским образом, осуществляя полуторагодичную кампанию по убеж-
дению жителей СССР в том, что их страна «в сущности-то говоря, 
уже не существует»1. Нежелание распада натыкалось на уверен-
ность, что сделать уже ничего нельзя. 

Таким образом, самость, находящая свое основание в здра-
вом смысле, может попадать в эпистемологическую ловушку. Ис-
тина бытия не может утверждаться на основе упрощенных массо-
вых толкований здравого смысла. Истину здравого смысла можно 
представить как сложное построение. Это тем более необходимо, 
что самость массы становится характерной чертой общественных 
и политических движений ХХ в. Коллективная самость связана с 
рождением общности судьбы масс в контексте мировых войн, гло-
бальных освободительных движений, вовлечения миллионов в 
противостояние мировых держав в их борьбе за мировое господ-
ство. Здравый смысл совпадает с интересами движения жизни и в 
этом случае с чувствами населения, объединенного условиями  
совместного проживания и совместного выживания. Стало быть, 
истина здравого смысла может быть ложной и неоднозначной в 
отношении к требованиям моральных и правовых универсалий,  
а значит, и соединять в себе неоднозначные формы поведения. Та-
кое соединение оправдывается интересами жизни. В силу этого 
движение масс к истине своего бытия обнаруживает специфиче-
скую пластичность, плавный переход из одного состояния в свою 
противоположность, из завоеваний непосредственной демократии 
в тоталитаризм. Характерно, что для этого пластичного массового 
движения создаются доктринальные формы со своими понятиями 
и претензиями на знание истины. Весьма рельефно такие переходы 
массовых движений наблюдались в Германии – от Веймарской 
республики к фашистской диктатуре. 

В Германии в условиях экономического и политического кри-
зиса нацисты выдвинули лозунги «спасения» немецкой нации и 
достижения господствующего положения в мире. Эти лозунги по 
видимости совпадали с интересами сохранения жизни нации и в 
                                          

1 См.: Крылов К. Русские вопреки Путину. – М.: Алгоритм, 2013. – С. 85. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

112

этом смысле они оправдывали отступления от универсальной мо-
ральной и правовой истины. Это такое отступление, которое оправ-
дывало формирование расистски ориентированного национального 
субъекта, определяло формирование новой массовой самости, спе-
цифическое ви�дение реальности через очки расизма, оправды-
вающего политику геноцида и развязывания Второй мировой вой-
ны. 

В России после Октябрьской революции массовое движение 
перешло от форм непосредственной демократии к формам, харак-
терным для культа личности, олицетворявшей истину коммунизма. 
Аналогичные пластичные переходы массовых движений можно на-
блюдать и в наше время. В контексте этих реальных исторических 
процессов особый интерес представляет их эпистемологическое 
осмысление. Попытку такого осмысления и предприняла Ханна 
Арендт. Она поставила эпистемологически проблему здравого 
смысла в контексте ментальности возникающих в ХХ в. «тотали-
тарных» и «нетоталитарных» структур. Такие произведения Хан-
ны Арендт как «Истоки тоталитаризма»1, «О революции»2, «Лек-
ции о политической философии Канта»3 и другие вызывали не 
только широкий теоретический отклик, но и острый общественно-
политический резонанс. 

Как отмечает Мариеке Боррен (Институт гендерных иссле-
дований, Нидерланды), одной из наиболее горячо обсуждаемых 
тем в современных исследованиях научного наследия Арендт яв-
ляется как раз статус здравого смысла. Расшифровка статуса здра-
вого смысла в концепции Арендт имела ключевое значение в ана-
лизе путей преодоления ограниченности и субъективизма в формах 
массового поведения4. Исторический опыт свидетельствует о том, 
что масса сама по себе не может выработать адекватной концеп-
ции государственного здравого смысла. Поэтому ее поведение под 
воздействием различных, подчас крайне противоречивых, чувств 

                                          
1 Arendt H. The origins of totalitarianism. – N.Y.: Harcourt, 1954. 
2 Arendt H. On revolution. – N.Y.: Viking press, 1963. 
3 Arendt H. Lectures on Kant’s political philosophy. – Chicago: Chicago univ. 

press, 1982. 
4 См.: Borren M. A Sense of World: Hannah Arendt’s Hermeneutic Phenome-

nology of Common Sense // Intern. j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, 
N 2. – P. 225. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

113

не может без адекватного руководства дать сколько-нибудь серь-
езный позитивный результат. Если вы хотите нанести непоправи-
мый цивилизационный ущерб какому-либо государству, стимули-
руйте в нем стихийные массовые движения. 

Здравый смысл – это не просто настроение толпы и не доми-
нирующее представление большинства, человеческой массы. 
Здравый смысл – это ви�дение государственной истины, которая 
кажется недоступной не только массам или обычному человеку 
улицы, но и интеллектуалу, полагающему себя знатоком в опреде-
ленной области знания, специалистом. 

Мариеке Боррен исходит из того, что Арендт нашла решение 
этой проблемы, и задача историка культуры состоит в том, чтобы 
сделать его очевидным для всех. Смысл этой проблемы может 
быть истолкован в качестве понимания подлинной самости госу-
дарственного деятеля. Арендт в одном из интервью отмечала, что 
государственный деятель окружен армией экспертов. Государст-
венный деятель не может знать все. Он пользуется советами экс-
пертов, которые, как правило, противоречат друг другу. 

Разумный государственный деятель подбирает экспертов с 
противоположными точками зрения, потому что он должен видеть 
суть дела со всех сторон. И он должен вынести свое суждение 
«между» этими точками зрения. Способность выносить свое сужде-
ние – это способность здравого смысла государственного деятеля, а 
не толпы. И здесь здравый смысл выявляет свою специфику. Суж-
дения его здравого смысла основаны на глубинном ви�дении ре-
альности. «И все такого рода суждения, – считает Ханна Арендт, – 
являются в высшей степени таинственным процессом, в котором и 
проявляет себя здравый смысл»1. Самость специалиста определя-
ется признанием исходной истины трансцендентального принципа 
или приоритета эмпирических обстоятельств жизни. Самость под-
линного государственного деятеля – это сложная задача и струк-
тура соединения трансцендентализма и принудительной логики 
эмпирии жизни через содержание его свободного решения. Ре-
зультат этого решения показывает, попал ли государственный дея-
тель точно в истину или промахнулся. 

Мариеке Боррен считает, что дебаты вокруг вопроса, является 
ли здравый смысл в трактовке Ханны Арендт априорным или эм-
                                          

1 Цит. по: Borren M. A Sense of World. – N.Y., 1994. – P. 226. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

114

пирическим, упускают самое существенное. Анализ лекций о по-
литической философии Канта, прочитанных Арендт в 1970 г. в 
Новой школе социальных исследований в Нью-Йорке, показывает, 
что кантианский универсалистский подход к здравому смыслу как 
разделяемой всеми способности чувствовать универсально уже не 
может быть защищен. 

Возникает вопрос, какая реальность не позволяет защищать 
моральный и правовой универсализм? 

Это – реальность здравого смысла государственного деятеля, 
который отождествляет высшие ценности с утверждением исклю-
чительности той цивилизационной структуры, которую он пред-
ставляет. 

Для западного мышления этот тип здравого смысла стано-
вится судьбоносным. Он содержит в себе скрытую тоталитар-
ную сущность. Арендт оказалась перед непростой проблемой. Ей 
нужно было доказать, что тип мышления тоталитарных руководи-
телей влечет за собой формирование массового ложного сознания, 
тогда как тип мышления нетоталитарных руководителей соответ-
ствует здравому смыслу. Это такой здравый смысл, который не 
может быть полностью зависимым от интересов конкретных эм-
пирических общин. Но вместе с тем очевидно, что он связан с ре-
альными процессами глобальной жизни. Как в этом контексте 
можно расшифровать сущность здравого смысла? 

Если здравый смысл стоит выше интересов эмпирических 
общин, то он недемократичен. Если он недемократичен, то он то-
талитарен. Как методологически разрешается это очевидное про-
тиворечие? Мариеке Боррен полагает, что Арендт рассматривает 
понятие здравого смысла с позиций философского метода герме-
невтической феноменологии1. Этот метод применительно к суж-
дениям о здравом смысле присущ таким ее работам, как «Условия 
человека» (1971) и «Жизнь разума» (1978). 

Этот метод отличается как от трансцендентальной филосо-
фии, так и от эмпиризма. Сам вопрос, является ли концепция здра-
вого смысла априорной или эмпирической, не относится к сути дела. 
Метод герменевтической феноменологии позволяет обнаружить то 
обстоятельство, что тоталитарная претензия на истину, казалось 
бы соответствующую требованиям логического рассуждения, в 
                                          

1 См.: Intern. j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, N 2. – P. 226–227. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

115

своей сущности является несостоятельной. В работе «Происхож-
дение тоталитаризма» Арендт доказывает, что тоталитарная идео-
логия разрушает саму способность здравого смысла, следствием 
чего является «уход» народа от реальности мира. 

Деградация здравого смысла имеет следствием неспособ-
ность людей отличать факты от фикции. Арендт определяет тота-
литарную идеологию как претензию на абсолютное объяснение 
реальности. Рабочим принципом такого рода идеологии является 
логическая дедукция: она объясняет реальность путем выведения 
ее дедуктивно из единственной априори постулируемой идеи или 
основополагающей предпосылки, например «расы». Тоталитарная 
идеология специализируется на создании рациональной (логиче-
ской) истины, которая проецируется на историю и природу, в ча-
стности средствами пропаганды1. В соответствии с исходной иде-
ей возникают когерентные и значимые идеологические нарративы, 
которые в реальности нигде не существуют. Но рождают «супер-
чувства», идентичные «non-sense» как противоположность «com-
mon sense»2. 

Многообразие возможностей и человеческих перспектив в 
мире сводится к одной – «единственно истинной», все объясняю-
щей и создающей однообразную массу. 

В воспроизведении этой интерпретации тоталитарной идео-
логии Арендт видела механизм ее массового воздействия на лич-
ностное формирование. Могла ли Арендт предвидеть, что настанет 
такое время, когда политики страны ее пребывания будут утверж- 
дать, что все многообразие человеческих перспектив в мире сво-
дится к одной «единственно истинной», требующей для своего 
повсеместного утверждения механизмов формирования суперчув-
ства? Суперчувство должно лежать в основании истины самости. 
В этом толковании механизмов формирования суперчувства в от-
ношении какой-то одной основополагающей предпосылки или 
идеи Ханна Арендт невольно раскрывает внутреннюю логику и 
скрытого тоталитаризма. Скрытый тоталитаризм выводит дедук-
тивные следствия из одной постулируемой идеи – идеи свободы, 
формирует суперчувства на основе пропаганды отношений, кото-
рые находятся в очевидном противоречии со здравым смыслом.  
                                          

1 Intern. j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, N 2. – P. 229. 
2 Ibid. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

116

Метод герменевтической феноменологии не просто фикси-
рует факты, но дает их толкование, раскрывая цивилизационный 
смысл возникающих тенденций общественного сознания и реалий 
жизни. Абсолютизация исходной идеи идеологии в качестве един-
ственной истины становится фактором вытеснения религиозных 
конфессий. Таким образом, массовый атеизм стал превращенной 
формой тоталитарной религии – идеологической псевдорелигией 
самости массы. 

Арендт подметила связь, существующую между идеологиче-
ской псевдорелигией, рождающей идентичность массового сознания, 
и возникновением феномена радикального солипсизма, исчезновени-
ем реального дискурса между индивидами, их самоизоляцией в усло-
виях страха перед тоталитарным идеологическим давлением. 

В такой идентичности феномен самости индивида «не про-
сматривается». Можно предположить, что теоретически он «исче-
зает» в силу свойства самости массового сознания, охваченного 
суперчувством тоталитарной идеологии. 

Арендт, считает Мариеке Боррен, доказала, что тоталита-
ризм разрушил традиционные указатели направлений понимания и 
оценки явлений и событий. «Нить традиции разорвана»1. Но в чем 
заключается «нить традиции»? Если в утверждении тотальной 
диктатуры идеологии и формировании массовых иллюзий, то 
можно говорить о продолжении традиций, скажем, традиций яко-
бинской диктатуры, традиций утверждения единственной логиче-
ской истины Разума, уводившего сознание в иллюзорный мир ра-
венства и братства. 

Тоталитаризм не сваливается на человечество из космиче-
ского пространства: он потенциально живет в истории, так же как 
и радикальный солипсизм, возникающий как следствие индиви-
дуализма. 

Ханна Арендт, будучи студенткой Карла Ясперса, студенткой 
и близким другом Мартина Хайдеггера, освоила отличную от мето-
дологии Гуссерля методологию раннего Хайдеггера, методологию 
герменевтической феноменологии и применила ее к политической 
сфере. В этой сфере приходится давать толкование явлений, кото-
рые нельзя понять как просто эмпирически данные факты. 

                                          
1 Intern. j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, N 2. – P. 231. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

117

Феноменологическое понятие жизненного опыта во многом 
отлично от эмпирического понимания. Эмпирик убежден в том, 
что знание происходит из опыта ощущений. Между тем наш жиз-
ненный опыт включает оценку, соотносит нас с тем, как мы про-
живаем нашу жизнь и взаимодействуем с другим. Жизненный 
опыт, таким образом, имеет внутренний смысл. Если нет смысла, 
то нет и жизненного опыта. Это и фиксируется герменевтической 
феноменологией. 

Мариеке Боррен считает, что Арендт исследует политиче-
ские импликации мирового опыта, опыта революций, свободы, 
насилия, власти, авторитета, средств и целей, социального и поли-
тического управления, всегда явленных кем-то другим, и в этом 
проявляется интерсубъективная природа бытия-в-мире. Самость 
массы как раз и является формой интерсубъективной природы бы-
тия-в-мире. 

Одним из выражений самости массы является феномен това-
рищества. Товарищество может иметь различный смысл, разное 
качество. Так, например, товарищество возникает в системе нацист-
ских организаций. Тоталитарная идеология нацизма принуждает к 
проявлению товарищества в отношении расово идентичных челове-
ческих особей. И это уже выходит за рамки понятия товарищества 
как такового, того истинного товарищества, которое возникает, как 
это показал Эрих Мария Ремарк, в окопах, или в горах, воспетых 
Владимиром Высоцким, т.е. в ситуации абсолютной зависимости 
жизни людей от их действительной верности друг другу. 

В условиях нацизма товарищество предопределено границами 
расовой «чистоты». Это форма идеологического принуждения к то-
вариществу. Такое товарищество должно сопровождаться офици-
альным выражением публичного суперчувства. 

В условиях советского общества феномен товарищества не 
был связан с требованиями расовой чистоты. Он определялся тре-
бованиями интернационализма и классовыми требованиями, требо-
ваниями социального братства людей труда. Можно ли дать адек-
ватную оценку таких явлений массовой самости, опираясь на 
методологию рационализма и эмпиризма? 

Рационализм является основанием такой точной науки как 
математика. Эмпиризм же является эпистемологическим основа-
нием науки, основанной на эксперименте. Строгий эмпиризм 
предполагает прямое соответствие между восприятием и воспри-



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

118

нимаемым объектом. Эмпирик также утверждает, что мы можем 
иметь прямой, непосредственный доступ к реальности. Между тем 
когда анализируются явления коллективной самости, то возникают 
серьезные методологические трудности. Так, например, как следует 
оценивать коллективы военных, военные соединения различных го-
сударств – они идентичны в своей цивилизационной сущности или 
неидентичны, если иметь в виду события Второй мировой войны? 

Осуществим мысленный эксперимент. Группа немецких 
офицеров решает совместно встретить Новый год. Оценка этой 
встречи может включать в себя эмпирический и рациональный 
подходы. Встречу можно считать «удачной», если с точки зрения 
эмпирического метода она проходила в красивом зале, с новогод-
ними украшениями, хорошо приготовленным угощением и качест-
венными напитками, с музыкальным сопровождением. Она будет 
считаться «удачной» и с точки зрения рационального метода, если 
была основана на правильном расчете количества приглашенных 
девушек, размещения праздничных столов, количества приборов, а 
также с точки зрения финансового обеспечения этой встречи. 

Допустим, встреча группы американских офицеров проис-
ходит точно по такому же сценарию. Можно ли считать эмпириче-
скую и рациональную идентичность этих встреч идентичной и в 
своей цивилизационной сущности? 

Этот вопрос возникает, когда мы узнаем, что встреча немец-
ких офицеров происходит в Польше и что они являются офицера-
ми СС, «работающими» на фабрике смерти в Освенциме, тогда как 
группа американских офицеров встречает Новый год в штате Ок-
лахома, где они находятся в отпуске после осуществления воен-
ных операций в регионе Тихого океана. 

В чем же неидентичность этих встреч, и по каким методо-
логическим критериям она должна оцениваться? 

Аналогичный вопрос возникает, когда мы сопоставляем во-
енный парад на Красной площади по случаю победы Советской 
армии и капитуляции фашизма и военный парад в Нюрнберге в 
канун нападения Германии на Советский Союз. Можно предста-
вить эти парады как идентичные, если исходить из кажущегося 
тождества эмпирического участия в них больших военных соеди-
нений, высшего руководства и широких слоев населения. Тожде-
ственными с точки зрения этой методологии оказываются явления, 
противоположные в своей цивилизационной сущности. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

119

Арендт, как герменевтический феноменолог, устанавливает, что 
факты и события не являются для нас ясными непосредственным об-
разом. Опыты требуют интерпретации, с тем чтобы раскрыть 
их смысл1. 

Феноменолог критически относится к субъект-объектному 
дуализму. Он исходит из того, что субъект и объект не являются 
разделенными сущностями и всегда должны рассматриваться в их 
отношении друг к другу2. 

Герменевтический импульс метода состоит в его ориентации 
на ПОНИМАНИЕ. 

Для Арендт понимание – это специфически человеческий 
путь к примирению себя с реальностью, с тем чтобы попытаться 
«быть у себя дома» в этом мире. Посредством этой интимной фа-
мильярности в отношениях с миром мы воспринимаем нечто как 
нечто истинное в своей подлинности. 

Арендт определяет формы научного отношения к фактич-
ности, т.е. случайной и непредсказуемой природе событий. Собы-
тия – это центр анализа, потому что они открывают или освещают 
определенный путь осмысления мира3. 

Арендт, вслед за Хайдеггером, «перепрыгивает» через исто-
рический путь метафизики, возвращая философию к досократи-
кам. И здесь закономерно возникает вопрос: правомерны ли мето-
дологически такие «перепрыгивания» с точки зрения получения 
цивилизационной истины? Не происходит ли при этом утрата че-
го-то весьма существенного? Самая существенная утрата состоит в 
том, что мы не можем методологически осуждать нацизм, если 
признаем истину скрытого тоталитаризма. И тот и другой тотали-
таризм основаны на исходных принципах. Принципы разные, но в 
чем заключается критерий истинности / ложности принципа? От-
брасывание метафизики не позволяет дать вразумительный ответ 
на этот вопрос. Почему сжигание людей в печах Освенцима и дру-
гих фабрик смерти является преступлением против человечности, 
а сжигание людей с помощью атомных бомб, сброшенных на 
японские города Хиросима и Нагасаки, таким преступлением не 
является? До сих пор мы не имеем ясного ответа на этот вопрос, 

                                          
1 Intern. j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, N 2. – P. 233. 
2 Ibid. – P. 233–234. 
3 Ibid. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

120

поскольку внешние различия скрывают внутреннее тождество явле-
ний. В недрах метафизики было сделано открытие, позволяющее про- 
никать во внутреннюю сущность явлений. Это феномен чистого мыш-
ления, когда мысль оказывается тождественной со своим предметом 
(Аристотель)1. Это обстоятельство и превращает универсалии, выра-
ботанные мышлением, в критерий истинности или неистинности  
эмпирических событий политической, социальной и личной жизни. 

Созерцание истины, мышление мышления – это особая форма 
жизни, «сверхжизнь, являющаяся деятельностью мыслящей мысли» 
«…деятельность (энергия) разума есть ЖИЗНЬ»2. Это, согласно 
Аристотелю, сакральная деятельность, в которой жизнь Духа ока-
зывается «внутренней» как для мира, так и для человека. 

Герменевтический феноменолог бросает вызов эпистемоло-
гическому измерению метафизической традиции. Он включает 
человека в общий контекст эмпирических явлений мира. Герме-
невтический феноменолог, отмечает Мариеке Боррен, использует 
понятие мира как смысловой контекст, которым охвачено сущест-
вование человека3. 

Ключевая предпосылка феноменологической антропологии 
Арендт, утверждает Мариеке Боррен, состоит в том, что человеческое 
существование есть прежде всего земное существование. И в этом 
отношении ее антропология внутренне связана с ранними работа-
ми Хайдеггера4. Хайдеггер считал, что человеческое существова-
ние находится посреди мира и включено в мир, частью которого 
оно является, и в свое собственное бытие. Эта ситуация выражается 
двумя понятиями: Dasein и in-der-Welt-Sein. Мы не видим здесь 
Ich, т.е. Я. И это понятно, поскольку Я оказывается внутри контекста 
бытия-в-мире наряду с другими формами бытия – растениями, жи-
вотными, взаимодействующими в определенной окружающей среде. 
Это сочетание субъективности и объективности и есть та реаль-
ность, которая оказывается выражением подлинности бытия. 
«Я» – это субъективное представление, как «ложная видимость» 
субъекта. На самом же деле субъект включен в общий процесс 

                                          
1 См.: Хлебников Г.В. Философская теология античности / РАН. ИНИОН. – М., 

2013. – С. 155. 
2 Там же.  
3 Intern j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, N 5. – P. 235. 
4 Ibid. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

121

эволюции окружающего мира, и он прочерчивает в этом процессе 
свой путь, отражающий, однако, общее движение. 

Нетрудно догадаться, что поиск истины в движении чистого 
мышления, в котором мысль оказывается тождественной со своим 
предметом, для Хайдеггера может казаться пустой тратой времени 
и интеллектуальных сил. 

Но вместе с тем Хайдеггер философски предвосхитил распад 
идеологически выработанных истин коллективных самостей. 
Внутри исторического процесса возник мощный потенциал массо-
вого ситуационного типа поведения людей. Эти тенденции полу-
чили отражение и в мышлении Ханны Арендт. 

Арендт демонстрировала, что она разделяет взгляд Хайдег-
гера на бытие-в-мире, но при этом добавляла свое ви�дение – как 
бытие-в-мире-с-различными-другими1. Для Арендт мир является 
типически человеческим, отличным от тотальности естественных 
вещей. Хотя человеческие существа являются проявлением биоло-
гических форм бытия, как и другие животные, однако для человече-
ских существ принадлежность к миру противостоит естественному 
характеру их существования. Тоталитарный опыт укрепил недове-
рие Арендт к концепциям универсальной человеческой природы, 
открыл важность человеческого разнообразия и особенностей рож-
дения. Этот подход предопределяет признание различения здравого 
смысла, характерного для государственного деятеля, и здравого 
смысла как характерной особенности ментальности самости массы. 

Если массовое сознание освобождается от воздействия идео-
логических парадигм, то здравый смысл проявляет себя как общий 
смысл, как чувство, посредством которого мы воспринимаем ре-
альность. Здравый смысл делает возможным индивидуальный 
опыт; и наоборот, деструкция здравого смысла влечет за собой по-
терю способности индивидуального опыта. 

Арендт фиксирует очень важное наблюдение, согласно ко-
торому она сравнивает здравый смысл с шестым чувством, кото-
рое она описывает как то одно, посредством которого все другие 
чувства с их частными ощущениями соединяются друг с другом в 
общий мир2. Арендт полагает, что здравый смысл утверждает чув-

                                          
1 Intern j. of philos. studies. – Abington, 2013. – Vol. 21, N 5. – P. 236. 
2 Arendt H. The human condition. – Chicago: Univ. of Chicago press, 1958. – 

P. 283. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

122

ство реальности общего восприятия мира. Она использует термин 
«Gemeinsinn», выражающий чувство общности. Так возникает об-
щая точка референции, вокруг которой определяются наше согла-
сие и наши разногласия. Здравый смысл, таким образом, включает 
нас в общий мир, как наш дом в этом мире. 

В таком случае здравый смысл оказывается истоком пони-
мания и суждения хаотичной неорганизованной массы. Такой под-
ход к трактовке понятия здравого смысла открывает принципиаль-
но новые возможности постижения духовной структуры самости. 
Если самость не отягощена идеологическим балластом, то ее смы-
словая структура определяется пред-рассудком, тем, что находится 
перед логикой, что сформировано изначально местом рождения, а 
также семейным, этническим, социальным окружением, к истине 
которого постоянно возвращается самосознание, логически 
обосновывающее истину этого скрытого изначального смыслового 
стержня самости. Здесь лежит источник оживления различных со-
временных форм этноцентризма, содержащего в себе шизофре-
нические претензии на статус «исключительных» по своему уму и 
способности управлять великими державами и всем миром1. Эти 
претензии, как правило, опираются на историческую память, на 
существование в древности имперского образования. Так форми-
руется новая почва для реализации расизма. Динамика реальности 
толкает к пробуждению герменевтического процесса, вызывающего 
к жизни скрытые фундаментальные чувства, проявляя тем самым 
действие герменевтического круга. Здесь и возможно столкнове-
ние герменевтического предрассудка с идеологическим балластом. 
Вместе с тем происходит выявление подлинной внутренней сущ-
ности самости как результата собственного свободного выбора, 
осознание того, что необходимо дистанцироваться от всех пред-
рассудков, включая «научные» идеологические обобщения. 

Механизм дистанцирования включает в себя дистанцирова-
ние от наших собственных эмоций и аффектов и вместе с тем он 
включает воображение, позволяющее расширить нашу собствен-
ную ментальность, способность принять во внимание плюраль-
ность, насколько это возможно, перспектив других людей. Эту 

                                          
1 См. напр.: Бушин В. Иуда и простаки. – М.: ЭКСМО: Алгоритм, 2010. – 

С. 5–10. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

123

способность Арендт называет «репрезентативным мышлением»1. 
Репрезентативное мышление – это никогда не завершающийся в 
какой-то конечной точке процесс; это – диалог между мыслящим 
эго и событиями и явлениями реального мира, образующий круг, 
но не порочный круг, поскольку здесь осуществляется постоянное 
взаимодействие и проявление взаимозависимости, в которой про-
исходит взаимообогащение информацией: мы не можем понять 
себя без нашего путешествия через этот мир, но и мир не может 
быть понят вне отношения к нашему образу жизни2. 

Вместе с тем хотя здравый смысл и включает в себя репре-
зентативное мышление, однако он оказывается явлением с «двой-
ным дном», поскольку включает в себя и пред-рассудки, которые 
поворачивают слепой взгляд на новые, неожиданные и беспреце-
дентные события, сводя их к тому, что уже было в прошлом и дав-
но известно. Человек, следующий логике своего мышления, может 
оказаться в одиночестве; но одиночество не является для него пре-
пятствием для доступа к истине, если он соблюдает правила логиче-
ского мышления. Эти правила одинаковы для всех. Все, кто соблю-
дают эти правила, будут приходить к одинаковым заключениям. 
Иные формы ментальности нуждаются в коммуникации. 

Арендт занимает позицию незаинтересованного наблюдателя, 
и эта позиция становится «опорной точкой Архимеда», абстракт-
ной, нейтральной или универсалистской, преодолевающей все ча-
стные точки зрения и находящейся «над схваткой». Арендт видит 
тенденцию атомизации жизни современной цивилизации и пыта-
ется определить новые механизмы общего взаимодействия людей 
и гармонизации общественных отношений. 

Мариеке Боррен считает, что Арендт восстает против солип-
систских тенденций современной философии. Критическое отно-
шение к солипсизму обретает характер более широкого критициз-
ма «модернити», воспринимаемой как культивирование «мира 
отчуждения» и «полета в self», в самого себя. Эта тенденция ведет 
к более широкой «субъективизации реальности» и исчезновению 
здравого смысла3. 

                                          
1 Бушин В. Иуда и простаки. – М.: ЭКСМО: Алгоритм, 2010. – С. 241. 
2 Там же. 
3 Там же. – С. 243. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

124

В итоге возникает одинокий человек массового общества, 
подверженный идеологическим манипуляциям. Как в этой ситуа-
ции определяется фигура, ответственная за выражение позиции 
здравого смысла? Это не актор, который включен в действие и 
имеет заинтересованность в перспективе, и не наблюдатель как 
незаинтересованная личность, занимающая нейтральную позицию, 
открывающую широкую перспективу. Это – обозреватель, рож-
денный общим миром, находящим свое самовыражение в здравом 
смысле. 

Именно описание здравого смысла как органа, который 
включает нас в общий мир, и было основанием обвинений Арендт 
в том, что ее позиция означает «элиминацию других голосов», что, 
как отмечал Лиотар, ведет к тоталитарной идеологии. 

Арендт настаивала на том, что здравый смысл – это насле-
дуемая мудрость, которую все имеют в качестве общей мудрости, 
предполагающей наличие того общего мира, в котором мы живем. 
Для личности проблема заключается в правильном определении 
«своего мира». Личность формируется в конкретной человеческой 
общности – семейной, социальной, этнической, национальной. Та-
кая общность имеет интегральный интерес в самосохранении. Ду-
ховная онтология самости полагается истинной, если она соответ-
ствует интегральной потребности в самосохранении той общности, 
к которой относится данная личность. 

Однако данная онтология оценивается с позиций других 
общностей, образующих глобальный мир. И если онтология част-
ной общности составляет угрозу для самосохранения других общ-
ностей в глобальном мире, то истина ее здравого смысла угасает и 
воспринимается в глобальном мире как не-истина. Здесь находится 
объяснение фатальной судьбы нацизма в ХХ столетии. Здравый 
смысл предполагает общий мир, исходит из его реальности и вво-
дит нас в него. Общее чувство здравого смысла и общий мир глу-
боко взаимозависимы. Это чувство возникает в пространстве между 
плюрализмом акторов и обозревателей в нашем постоянном взаи-
модействии с общим миром, которое в то же время и формирует 
этот общий мир1. Подлинная самость личности расширяет общий 
мир, в котором эмпирически живет человек, придавая ему гло-
бальное измерение. Носитель такого здравого смысла является 
                                          

1 Бушин В. Иуда и простаки. – М.: ЭКСМО: Алгоритм, 2010. – С. 248. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

125

космополитом. Но как реальный политик он включен в частную 
конкретную общность, становясь жертвой определенной идеи. Та-
ким образом, истина здравого смысла самости кажется «мерцаю-
щей», меняя свое местоположение. 

 
 

«Плазма» как действительность самости:  
Цивилизационные последствия 

 
Ханна Арендт в своей концепции здравого смысла исходила 

из несоответствия идеологических построений тоталитаризма дей-
ствительной реальности. Возврат к действительной реальности 
означал освобождение парадигм коллективной самости от ориен-
тации на приоритет идеологических смыслов и конечных истори-
ческих целей. 

Представляется естественным, что индивид, чтобы освобо-
диться от коллективных заблуждений идеологических построений, 
должен вернуться к самому себе, к достоверности своих представ-
лений об истине ПУТИ. 

Возврат самосознания личности к себе – это осознание как 
исходной реальности времени своей жизни и пространства своего 
бытия. Это уже не универсум пространства жизни и нации, и че-
ловечества. 

Это – круг личной жизни, бытие как быт, включающий до-
бывание средств жизни и постоянное повторение ее замкнутого 
круга. Теперь этот круг составляет реальный, а не идеологиче-
ский универсум личности. Личность обустраивает этот круг, ук-
рашает и совершенствует его, но теоретически выйти за его преде-
лы она уже не в состоянии. 

Осознание этой реальности, как явление массовое, ради-
кально изменяет характер цивилизационных ориентаций. Прежние 
исходные ориентации представляются неадекватными реальной 
ситуации бытия личности. 

Индивид как личность сам есть исходное – terminus a quo – в 
построении истины пути своей жизни и в определении ее конечной 
цели, а значит, и общего смысла своего бытия – terminus ad quem. 
Это значит, что личный выбор обретает приоритет перед соци-
альными, политическими и цивилизационными требованиями. Это 
представление стало получать свое практическое подтверждение. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

126

Грандиозное историческое противоборство геополитических 
сил ХХ в. создало глобальные условия реализации свободного вы-
бора индивида между противоположными позициями. Возникла 
своеобразная глобальная онтология принципов жизни, в которой 
стали определяться индивиды, считающие, что истина их жизни на-
ходится там, где нашла свое место их «свободная мысль», совпадаю-
щая с их личным пониманием здравого смысла. Эта ситуация затра-
гивает традиционные ориентиры в определении истины бытия. 

Исторические условия локальных цивилизаций порождали 
внутреннее убеждение в том, что истина бытия совпадает с верно-
стью Родине. Высшее благо, красота жизни, справедливость соеди-
нены в истине самосохранения своего народа и государства. Для 
индивида, формирующего сущность своей самости, существует од-
на истина, так что он находится перед ясной определенностью ди-
леммы: или служить истине, т.е. Родине, или изменить истине, т.е. 
предать Родину. В долженствовании отдельного действия в этой 
ситуации заключается ответственность за всю историю. 

Каждый индивид обладает неповторимым своеобразием. И в нем 
он находится вне действия общих цивилизационных и социальных 
законов. Но поскольку он по необходимости социальной адаптации 
включает в свою самость в качестве истины ту или иную парадигму 
цивилизационной жизни, его индивидуальность в своей сущности 
совпадает со своеобразием реализации общего закона. 

Коллективная самость как парадигма цивилизационной ис-
тины сковывает личную свободу индивида. А она-то и имеет при-
оритет. Личность стремится к неопределенности самости. Неопре-
деленность самости – это исходное условие массового рождения 
волюнтаристических личностей как новой генерации человеческого 
рода. Внутренняя сущность таких личностей – это не содержа-
тельная самость, а некая ее пустота, субъективно отождествляе-
мая с внутренней свободой. Внутренняя свобода в определении 
содержания самости – исходная предпосылка легитимизации пере-
воплощения. Если перевоплощение самости становится постоянно 
действующим принципом, то социальная жизнь в человеческом 
смысле «испаряется», реставрируется мимикрия как приоритет 
биологического выживания. Жизнь как биологическое проживание 
совпадает с процессами смены самости. Исторический опыт как 
будто бы подтверждает совпадение здравого смысла с определен-
ностью неопределенности, которая потенциально присутствует в 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

127

реальности социальной жизни. Это – свобода выбора исходя из 
приоритета достижения успеха выживания. Принципы – это не ис-
тина и не самоцель, а средство, что означает элиминацию приорите-
та смысла моральных универсалий в реальной жизни цивилизации. 
В скептическом отношении к истине самости теперь видится не ду-
ховная ущербность, а превосходство над всеми, кто относится к 
ней как сакральной ценности. Однако путь самовозвышения пара-
доксальным образом может стать дорогой самодеструкции. 

Ф.М. Достоевский в известном произведении «Неточка Не-
званова» воспроизводит путь талантливого музыканта Ефимова, 
который, следуя парадигме превосходства и девизу «aut Caesar, aut 
nihil», испытывает ощущение, будто в него вселяется бес, и он идет 
по пути разрушения своих социальных и семейных связей, а по 
сути дела по пути самодеструкции, оказываясь в конечном счете в 
самом унизительном положении: «первый» становится «послед-
ним». Между тем духовная ущербность в определенных обстоя-
тельствах жизни становится доминирующей. Дряннейшие людиш-
ки получают вдруг перевес, начинают громко критиковать все 
священное, тогда как прежде и рта не смели раскрыть1. 

Эрозия абсолютной ценности истин самости рождает тен-
денцию хаотизации общественной жизни на всех уровнях меж-
личностных, семейных и социальных отношений. 

Личность, обладающая самосознанием, желающая опреде-
лить в себе основание своей самости, оказывается перманентно в 
поиске все более успешного выбора. Если выбор масс совпадает с 
перманентной изменой ценностям, определяющим верность сис-
темам человеческих отношений, то свобода выбора для нормаль-
ной личности начинает порождать ситуацию нравственной голгофы. 
Абсолютные принципы морали подвергаются духовному распя-
тию. В качестве истины начинает утверждаться абстрактное право 
абстрактного индивида на абстрактную свободу. Эта истина ка-
жется универсальной, поскольку каждый вкладывает в нее свое 
понимание. Субстанцией самости становится индивидуальность 
абстрактного человека. Человечество в универсальном самосозна-
нии состоит из совокупности абстрактных свободных индивидов, 
представляющих в этом качестве абсолютную ценность. 
                                          

1 См.: Достоевский Ф.М. Полн. собр. соч.: В 30 т. – Л.: Наука, 1974. – 
Т. 10. – С. 354. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

128

Коль скоро индивид определяет свою самость как абстракт-
ную свободу, тождественную абстрактной свободе всякого иного 
индивида, независимо от его психологических, возрастных, ген-
дерных, этнических, социальных и национальных особенностей, 
то отсюда логически следует необходимость признания тождества 
прав и отсутствия дифференциации обязанностей для всего много-
образия реальных индивидов. Это – исходный пункт новой идеоло-
гии для условий тотальной глобализации. Для нее отпадает необ-
ходимость построения цивилизационной гармонии как соединения 
различий и противоположностей. Если различия и противополож-
ности перестают определять сущность самости, то это значит, что 
глобальный социум в своей сущности совпадает с состоянием 
«плазмы», характерным для некоторых естественных или искусст-
венно созданных материальных структур. Состояние цивлизаци-
онной «плазмы» образует масса, каждый элемент которой прожи-
вает жизнь вне трансцендентальных и исторических измерений 
самости. Он живет эмпирически – от состояния к состоянию, имея 
цели в контексте этих эмпирических состояний. Масса, состоящая 
из абстрактных индивидов, управляется информационно как стая 
птиц или косяк рыб. Возникают условия для манипулирования по-
ведением масс с помощью средств информации. Эти массы можно 
информационно подчинить увлекательной идее и заставить их 
разрушить сложившуюся систему отношений и ценностей, кото-
рые стоят на пути ее реализации. 

Новая информационная идеологическая глобализация порож-
дает серию революций одну за другой. 

Этот процесс рождает специфическое качество Я. Как отме-
чал Георг Зиммель, «здесь обнаруживается тот стержень понятия 
индивидуальности, который принадлежит к великим категориям 
истории духа. <…> Глубочайшей точкой индивидуальности явля-
ется точка всеобщего равенства. Она может лежать в “природе”, 
всеобщим закономерностям которой мы тем более подчиняемся, 
чем далее отходим от исторического многообразия и исторической 
зависимости, делая ставку на наше свободное Я»1. При этом Я вы-
ступает как единое и непрерывное во всех колебаниях маятника 
судьбы и представлениях о мире. «Освобожденная от всяких огра-
                                          

1 Зиммель Г. Избранное. Созерцание жизни. – М.; СПб.: Центр гуманит. 
инициатив, 2014. – С. 103. 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

129

ничений и особенностей, а потому всегда равная себе индивиду-
альность абстрактного человека сделалась последней субстанцией 
личности. Одновременно эта абстракция становится последней цен-
ностью эпохи»1. Благодаря действию глобальных информационных 
сетей человек вступает в общую виртуальную коммуникацию «со 
всем миром», вбирая этот мир в себя и таким образом охватывая 
его2. Теперь индивид оказывается перед возможностью «выбора» 
своей цивилизационной самости непосредственно в регионе своего 
проживания. Если в ХХ в. смена самости была связана с проблемой 
смены геополитического региона жизни, то в XXI в., в силу процес-
сов глобализации и миграционных процессов, ситуация претерпева-
ет радикальные изменения. Достаточно свершения какого-то ради-
кального действия, чтобы стать иным. В отдельном деянии может 
быть реализовано полное выражение новой сущности жизни, а зна-
чит, и качественного изменения самости. Соответственно претерпе-
вают радикальное изменение самосознание, оценка истории своей 
жизни и жизни рода, формируется новое толкование социального и 
нравственного долга. Отречение от определенности самости как 
«гибкость» самосознания – это магистраль бездуховности, ведущей 
к массовой психологии сверхчеловека. Сверхчеловек как демиург 
нового абстрактно всеобщего цивилизационного мира полагает 
приоритет своей субъективной воли прафеноменом духа и жизни. 

В глобальной цивилизационной «плазме» начинают действо-
вать новые тенденции дифференциации самости. Абстрактное право 
абстрактного индивида позволяет ему примерять на себе формы ду-
ховной жизни исторического прошлого, отделять себя таким образом 
от «естественной реальности» человеческой плазмы. Это – один из 
духовных истоков возрождения нацизма в европейских странах. Че-
ловек стремится выйти из состояния абстрактного тождества, которое 
возникает как следствие бытия, совпадающего с бытом, с постоян-
ным круговращением повседневной жизни. Это состояние может 
восприниматься как нахождение в оковах естественной жизни. 

Возникает массовая глобальная потребность в кумирах, ко-
торые показывают практически, как можно вырваться из тюрьмы 

                                          
1 Зиммель Г. Избранное. Созерцание жизни. – М.; СПб.: Центр гуманит. 

инициатив, 2014. – С. 173.  
2 См.: Скворцов Л.В. Коллапс цивилизации: Миф или реальная угроза? // 

Культурология: Дайджест. – М., 2007. – № 3 (42). – С. 196. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

130

«на волю». Кумиры рождаются как в духовной, так и в материаль-
ной сферах, и они сразу же обретают международную известность. 

Кумир – это реальный заместитель самости. Собственная 
самость кажется ненужной, если открывается конкретный пример 
самореализации в подлинности свободной жизни. 

В духовной сфере кумирами масс становятся звезды шоу-
бизнеса. В материальной сфере – герои бизнеса. 

Если истина жизни видится в духовных, нравственных, ин-
теллектуальных и культурных формах индивидуальной самореали-
зации, то это связано с доминированием романтического понимания 
истины самоопределения. О возможности такого доминирования 
свидетельствовал уже Новалис (Фридрих фон Харденберг, 1772–
1801): «…Вдохновенный – вот кто во всех своих проявлениях вы-
ражает высшую жизнь; оттого-то он и философствует, причем жи-
вее обычного, поэтичнее. Глубокий тон тоже неотмыслим от сим-
фонии его органов и энергий. Но разве не выигрывает всеобщее 
благодаря индивидуальным, а индивидуальное – благодаря всеоб-
щим отношениям?»1 

«Лучший из французских монархов, – продолжал Новалис, – 
вознамерился сделать своих подданных столь зажиточными, что-
бы каждое воскресенье у них на столе стояла курица с рисом. Но 
не предпочтительнее ли править иначе – так, чтобы крестьянину 
кусок заплесневелого хлеба приходился по вкусу больше, чем 
жаркое в иных землях, и он благодарил господа бога за то, что ро-
дился в этой стране?»2 

Очевидно, что это – ви�дение реальной ситуации, возни-
кающей в условиях подъема, порождающего взрыв самореализа-
ции индивидуальности в интеллектуальных, культурных и нравст-
венных сферах жизни. 

В условиях потребительского общества реальность истины 
«курицы с рисом» влияет на формирование веры в истину иной 
доминанты самореализации, а именно: самореализации в облада-
нии вещным, внешним, материальным, а не внутренним духовным 
богатством. Верующих в эту истину можно считать «предателя-
ми» духовной истины, но в конечном счете «предателем» стано-

                                          
1 Эстетика немецких романтиков. – М.; СПб.: Центр гуманит. инициатив: 

Университетская книга, 2014. – С. 8.  
2 Там же.  



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

131

вится масса, определяющая рождение истины иной доминанты, 
признающей вещную иерархию. На вершине этой иерархии оказы-
вается олигарх, владеющий львиной долей материального богатст-
ва. Олигарх является олицетворением потребительской истины 
самости: самые красивые девушки мечтают теперь о союзе не с 
интеллектуальным героем, а именно с олигархом, владельцем яхт, 
личных самолетов и зáмков. Об этой символической мечте о «ку-
рице с рисом» и писал Новалис. «Курица с рисом» может «скле-
вать» зерна романтической поэзии, но вместе с тем она же может 
порождать страсти коррупции, воровства, преступности, преда-
тельства, внутрисемейной гражданской войны. Но ведь очевидна и 
другая истина, согласно которой погоня каждого индивида за вы-
годой для себя, за индивидуальной прибылью совпадает с интере-
сами всего общества, поскольку все становятся богатыми настоль-
ко, насколько это возможно в данных условиях. Общее богатство 
должно якобы примирить всех и вернуть их к высшей жизни. 

Современные кумиры формируют иллюзии, без которых со-
временные массы жить уже не могут. Вместе с тем они уводят лю-
дей от реалий их жизни, которые становятся все более драматич-
ными. Поскольку речь идет о выживании человечества в условиях 
нарастающего глобального кризиса, то возникает вопрос и об аде-
кватности самости «плазмы» применительно к этой ситуации. 

Человек как самость – это творец самого себя. В конечном 
счете из хаотичного морального состояния своего самосознания 
человек возвышается до уровня тотальности как целостности ду-
ховной жизни, проявляющейся в направленности, энтелехии как 
внутренней возможности оптимальной самореализации личности. 
Ориентация глобального самосознания на образцы кумиров не да-
ет ответа на ключевые проблемы времени. Как встает вопрос об 
истине коллективной самости в современной ситуации? Как может 
влиять ответ на этот вопрос на формы самоорганизации общества? 

Прежде всего следует прояснить, в чем состоит глобальная 
проблема коллективной самости. Проблема заключается в том,  
что привилегированная часть, составляющая 20% населения мира, 
забирает себе порядка 80% ценной энергии1. При этом, по подсче-

                                          
1 См.: Эбелинг В. Самоорганизация – глобальные стратегии оформления 

будущего // Синергетика: Антология. – М.; СПб.: Центр гуманит. инициатив, 
2013. – С. 149. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

132

там специалистов, потребление энергии в размере 10 киловатт в 
час на одного гражданина в современном мире – это верхний пре-
дел, превышение которого может привести к всеобщему коллапсу. 
В привилегированной части мира этот предел уже достигнут. Ста-
ло быть, дальнейший прогресс здесь возможен за счет остальной 
части мира. Такова объективная ситуация. В этой ситуации непре-
рывные песни и танцы, как и самые утонченные формы неограни-
ченного потребления, которые демонстрируют кумиры, не всегда 
кажутся уместными. Дело в том, что они обходят вопрос, каким 
должен быть выбор человека перед лицом реальности современно-
го мира, как он должен формировать свою самость? 

В этой ситуации возникают тенденции разделения человече-
ства на своего рода «касты», обладающие разными (высокими и 
низкими) качествами, а значит, и разной ценностью. Становится 
необходимой и новая идеология. Абстрактная «плазма» начинает 
проявлять способности к новой глобальной самоорганизации. Как 
происходит эта самоорганизация? 

Если следовать традиционной схеме, то должна возникнуть 
парадигма, утверждающая, что существует «подлинное человече-
ство» и человечество «не совсем подлинное» или даже «совсем 
неподлинное». Абсолютный авторитет категорического императи-
ва можно считать иллюзией, не учитывающей различное качество 
частей человечества. Абстрактное человечество «испаряется» на 
наших глазах. 

Только «подлинное человечество» обладает универсальными 
качествами, в том числе языка и культуры, образа жизни; оно и 
подлежит самосохранению. Теперь ответ на фундаментальную 
проблему времени кажется очевидным: необходимо использовать 
все средства возможной мимикрии, чтобы казаться принадлежа-
щим к «подлинному человечеству». Это – проблема для всего на-
селения современного мира. 

Но в данной парадигме она не содержит своего рациональ-
ного решения. 

Рациональное решение «лежит» совсем в другой парадигме. 
Другая парадигма утверждает историческое и культурное 

равенство всех частей человечества, необходимость сохранения 
многообразия человечества, которое может служить источником 
нахождения нестандартных решений, необходимых в условиях 
наступающего глобального кризиса. Вернер Эбелинг сравнивает 



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

133

возникающую ситуацию со смертельной окружающей средой, 
возникшей в результате ее «загрязнения»: находящиеся под угро-
зой живые существа приспособились путем самоорганизации. 
Особо изобретательная их часть образовала у себя жабры и легкие, 
которые обеспечивали выживание в новой окружающей среде1. 
Многообразие живых существ оказалось спасительным. Аналогия 
представляется более чем понятной. Унификация человечества 
представляет собой очевидную цивилизационную угрозу перед 
лицом надвигающегося глобального кризиса, который поставит 
человечество перед многими совершенно неожиданными пробле-
мами. Какая часть человечества окажется наиболее приспособлен-
ной к выживанию в новых нестандартных условиях, никто сегодня 
сказать не может. Именно поэтому многообразие цивилизационных 
различий и качеств современного человечества является огромной 
ценностью, которую необходимо сохранять и культивировать. 

Вместе с тем при сохранении цивилизационного многообра-
зия необходимо выработать общие, обязательные для всех правила 
современного поведения. В этом выражается своеобразие действия 
индивидуального закона применительно к глобальной ситуации. 
Вернер Эбелинг сформулировал пять заповедей, следуя которым 
люди современного мира могут «спасти будущее». 

Вот эти заповеди. 
Каждый обязан придерживаться допустимого среднего 

уровня потребления ценной энергии и производства энтропии; ка-
ждый обязан сохранять и защищать окружающую среду; каждый 
обязан считать приоритетом обеспечение качества жизни будущих 
поколений, до экологически допустимого уровня на добровольной 
основе ограничивать рост народонаселения; каждый обязан под-
держивать разнообразие от биологических видов до разнообразия 
в этнической, языковой, социальной, духовной и культурной об-
ластях; каждый обязан способствовать проявлению креативности, 
стремлению к инновациям2. 

К освоению общей парадигмы, определяющей истину жизни 
в современной цивилизации, каждый идет своим путем. Но в итоге 

                                          
1 Эбелинг В. Самоорганизация – глобальные стратегии оформления будущего // 

Синергетика: Антология. – М.; СПб.: Центр гуманит. инициатив, 2013. – С. 141. 
2 Там же. – С. 148. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

134

достигается общая цель: спасение человечества и создание реаль-
ных предпосылок гомеостата, т.е. его устойчивой эволюции. 

 
 

Заключение 
 
Современный человек ставит себя в центр бытия и ему не-

обходимо иметь представление о самом себе как носителе безус-
ловной истины. И он вынужден обращаться к исходным представ-
лениям о естественной сущности бытия, моментом которого он 
сам и является. 

Истина естественной парадигмы «подлинного человечества» 
в качестве универсальной получает свое обоснование в качестве 
результата естественного процесса, аналогичного процессам, 
происходящим в физическом и биологическом мире, где действуют 
объективные законы, свободные от универсалий правовых и мо-
ральных суждений. «Так происходит» в этом мире, «так устроен» 
этот мир, и с этим мы не можем ничего поделать. Своеобразие че-
ловеческого в этом представлении должно утратить свою исклю-
чительность. Этот процесс можно истолковывать как новое «рас-
ширение» наук, как перенос естественно-научной методологии на 
всю систему гуманитарного знания. 

Эту точку зрения отчетливо выразил Жан Петито, ученик 
создателя теории катастроф Рене Тома. Жан Петито утверждает: 
«Ныне мы являемся свидетелями нового расширения наук. Вслед 
за живым и человеческое (когнитивное и социальное) теряет свою 
онтологическую исключительность… отныне можно даже предпо-
ложить возможность создания физики интенциональности, физики 
феноменологического сознания, физики смысла»1. Это суждение – 
не физика смысла, а метафизика познания, совпадающая с опре-
деленной интенцией, не допускающей моральной и правовой 
оценки тенденций утверждения глобального апокалипсиса. С точ-
ки зрения «физики смысла» это такой же естественный процесс, 
как землетрясения и извержения вулканов. 

Но это – очевидное отступление от истины. За этими «извер-
жениями» стоит вполне осмысленная политика и свободное приня-
                                          

1 Петито Ж. К физике духа: Гуманитарные науки как науки о природе // 
Синергетика: Антология. – М.; СПб.: Центр гуманит. инициатив, 2013. – С. 363.  



 
Самость (self) как проблема гуманитарного знания 

 

 

135

тие решений. Тотальная глобализация современной экономической, 
социальной и культурной жизни ставит личность перед реальной 
возможностью выбора в медиуме потенциальных выборов. 

Личность оказывается перед выбором характера глобализма 
своей самости. 

Во-первых, возможно виртуальное самоотождествление с 
самосознанием носителей финансовой власти, как желание счаст-
ливо разделить с ними свою судьбу, считая их глобальные интере-
сы приоритетными для себя лично. 

Во-вторых, возможно виртуальное самоотождествление с 
формированием глобальной стратегии выживания применительно 
ко всему многообразию современного человечества. 

Речь идет не только о выработке и реализации общих правил 
глобального поведения, но и об определении форм переориента-
ции современного производства и приоритета целей и смыслов 
бытия человека в современном мире1. Сохранение традиционных 
архетипов глобального поведения делает реальными угрозы со-
временной геополитики2. 

Привлекательность архетипа самости – это ключевое усло-
вие преображения массового поведения, создающего коллектив-
ный нравственный базис истинного самоопределения. 

Как справедливо замечает Герман Хакен, «с моральной точки 
зрения слепые закономерности коллективного поведения, как они 
устанавливаются ныне синергетикой, могут стать приемлемыми 
только через ответственное и сознательное человеческое поведе-
ние»3. И в этом обнаруживается очевидное отличие эпистемологии 
гуманитарного знания от знания естественно-научного. В естест-
венно-научном знании формулировка законов природы не может 
противоречить опытным данным. В гуманитарном знании законы 
морали и права не только могут противоречить эмпирическим 
данным, но могут служить основанием их коренного видоизмене-

                                          
1 См.: Скворцов Л.В. Движение к пасторали: «Реальность» утопии? // Че-

ловек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты / РАН. ИНИОН. – М., 2011. – 
С. 7–41. 

2 См.: Скворцов Л.В. Продромы поля современной геополитики // Россия и 
мусульманский мир / РАН. ИНИОН. – М., 2012. – № 12 (246). – С. 4–62. 

3 Хакен Г. Самоорганизующееся общество // Синергетика: Антология. – 
М.; СПб.: Центр гуманит. инициатив, 2013. – С. 120. 



 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ СЕГОДНЯ: ВЫЗОВЫ ВРЕМЕНИ 

 

 

136

ния. Германия 1930-х и 1940-х годов жила по расистским законам. 
Нюрнбергский процесс явился исходным правовым основанием 
осуждения этих законов как ложных в своей античеловеческой 
сущности, легитимизирующих геноцид. Современная Германия 
живет по антирасистским законам. Когда в современной Латвии 
или современной Украине поднимают на щит активных участни-
ков политики нацизма, то эти действия нельзя признать такими же 
«естественными», как произрастание чертополоха на мусорной 
свалке. Это не объективное возникновение новых законов, соот-
ветствующих новым обстоятельствам, а попрание истины универ-
сальных принципов морали и права. 

Почему это становится возможным, требует своего объясне-
ния. И очевидно, что это объяснение лежит в скрытых тенденциях 
осмысленной политики влиятельных бездуховных геополитиче-
ских сил современного мира. И от способности современного че-
ловечества правильно оценить эти интенции и возникающую угрозу, 
способности каждого сформировать свою самость и занять опре-
деленную позицию зависит судьба современного мира: сохранить 
достояние свободы или погрузиться в новую полосу исторических 
катастроф. 

 
 


